
REVISTA Cl<ITICA 
DB 

DERECHO INMOBILIAI~IO 
DEDICADA, EN GENI;RAL, AL ESTUDIO DEL ORDENAM1ENTO 

CIVIL Y ESPECIALli1E:-JTE AL REGil\lE:\1 HIPOTECARIO 

Año XXX junio 1954 Núm. 313 

l-Iacia un Derecho Cristiano 

l. LA POBREZA DEL HUMANISMO VIGEN'I'E. 

Hay que partir de la base de la ambigüdad de este ténnino, que, 
según el talismán que se le aplique, aEÍ serán los resultados que ob­
tengamos, puesto que la vuelta al hombre, de que ahora tanto se habla, 
bien puede significar levantarle un pedestal para adorarle o subsu­
mil'le en la colectividad para escbvizarle o hac~rle tr2scender por 
encim1 del tiempo p1ra que se p:stre ante la magni:fic-oncia de la 
obra divina creadora, respetándose su dignidad de persona y su lib:::r­
tad humana. 

Porque téng2se en cuenta que to:lo ideal humanista arrastra con­
sig::> al hombre a un1 postura de tensión s·ccial, ora sea revolucionaria 
o de acción, como la comunista; piadosa y pasiva, como la budista 
con su Nirvana ; ora encendida de amor haci1 su Dics y sus semejan­
tes, come• la cristiam. Sólo amando las cosas el hombre las atrae a 
lo humano, consiguiendo ponerlas a nuestro servicio sin esclavizarlas, 
en razón de que su máxima aspiración d,ebe ser tendo::r a encarrar el 
ideal de una ccmunid2d fraterna, en la que los seres humanos no sean 
sacrificad:.s a meras contirgencias temporal::s, sino elevados a un ni­
vel cl.e vida más justo y culto pará EUS sem('jantes, don:le encuentren 
satisfacción a sus necesid3des materiales y espirituales, como exige 
su dcb1e dimensión de cuerpo y alma. 



494 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

Mas el humanismo que campea todavía en la actualidad no es ni 
mucho mt::::tos éste que nos hallamos cantando ; es un pobre humanis­
mo, exento de equidad y caridad, por empeñarse los hombres en igno­
rar los derechos de Dios y no tomar en consi:l.eración más que a la 
colectividad y a las clases, con menosprecio para la persona indivi­
dual. No interesa, pues, el hombre en tanto es persona, sino en cuan­
to es número, masa ... , habiendo triunfado una visión amorfa de la 
sociedad. Por eso aun no se ha hecho la luz en el mundo ni la paz ha 
vuelto a reinar en los corazones de los hombres. Pues no puede haber 
sosiego y bienestar general cuando para unos hay alegría mientras 
los otros no han dejado todavía de sufrir. Tal estado deleznable de 
cosas supone una victoria para el mayor enemigo del hombre y de la: 
paz : la guerra. Es por lo que, a pesar del tiempo transcurrido desde 
la última conflagración bélica, continúa sin reivindicar la gran vícti­
ma de la guerra : el amor. 

El humanismo qne hemos de restaurar es de fe en los valores su­
premos de liberta·d y justicia, y sobre todo en la gran virtud de la ca­
ridad, el gran «Mandatum novum>>, confiado a los hombres como re­
medio soberano a sus males y como la viva y fecunda sustancia de 
&u vida. 

2. LA FALSA EMANCIPACIÓN DEL HOMBRE 

El marxismo, en su pretendido retorno a le humano, confía en 
que la emancipación económica y social del hombre tendrá como co­
rolario necesario su emancipación religiosa, porque no se olvi:le que 
el ateísmo fué el punto de partida de Marx, quien del orden de la crí­
tica religiosa pasó al de la crítica social, bebiendo en las fue;'tes de 
Feuerbach. 

Inmerso el hombre en el sistema pagano del ca~pitalismo, <les.pués 
de rotos los antiguos gremios que le servían de protección y res­
peto, tuvo que surgir-como ha dicho Proudhón-la distinción entre 
la clase de los patronos, detentadores <le los instrumentos de trabajo, 
capitalistas y grandes propietarios, y la de los obreros, simples asa­
lariados. Así hace su aparición la lucha de clases, eomo una conse­
cuencia efectiva del sistema capitalista, buscándose su superaci6n en 
la emancipación social del proletariado, ya entonces libre de las tra­
bas religiosas que le habian mantenido sumiso y resignado con su 
suerte de paria de la sociedad. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 495 

Pero han olvidado estas doctrinas revolucionarias, que no sólo de 
pan vive la criatura humana, en sazón de que el hcmbre ha nacido, 
para tender a la perfección del amor a sus semejantes, lo que en­
vuelve en sí un ansia ilimitada de universalidad e inmortalida·d, que · 
puede llegar a transfcrmarle en sus relaciones sociales, haciéndole' 
, omprensivo para con las flaquezas del prójimo e imprimiéndole una . 
fuerza unitíva y vivificante, capaz de contagiar a los demás seres hu-· 
manos, que les impulsa a querer y difundir el bien, alcanzando una, 
mayor perfección individual y social. 

Ccn todo, esto no se consigue volviendo los ojos farisaicamente al 
cristianismo, pues aun reconociendo la inescindibilidad de lo litúrgico 
y lo social en su cuerpo de d,octrina, aparece cada vez más claro que 
la observancia de las prácticas religiosas, sin que coexista con ellas . 
una íntima convicción de comportarse realmente como cristiaPos, es, 
engañoso y baladí. Porqu.e el mis.mo movimiento litúrgico se abre a , 
los fieles, al pueblo, para coofrendar el Santo Sacrificio· de la Misa . 
juntamente con el sacerdote, participando én el culto, lo que se re­
fuerza con la teología del Cuerpo Místico, que pone de relieve la · 
unión entológica sobrenatural de todos los cristianos en Cristo, reco­
nociePdo el sacerdocio de los fieles (l). 

Luego sería completamente vano y absurdo tratar de ofrecer al . 
hombre para qué se lib~re de la falsa emancipación marxista, qtie ex- ) 
tirpa en él de raíz sus sentimientos y aspiraciones espirituales, un . 
mundo cristiano pendiente ·únicamente de lo aparente y decorativo y 
huero cuando se trata de afirmar la dignidad y la vocación de la per- , 
sona humana, permaneciendo insensible a las coPdiciones sociales que 
la oprimen y la impiden ganarse el sustento diario con honrad.ez y 
honestidad. 

3. TENDENCIAS IMPERANTES EN LA CONVIVENCIA SOCIAL. 

Ha escrito el Padre Lombat'di que el campo en el que es más fá­
cil notar la necesidad de la presencia de Cristo para el desenvolvi­
miento de la vida temporal de nuestra generación es ciertamente el 
sedal, esto es, la organización de la convivencia entre los hombres. 

(1) JosÉ Lms L. ARANGUREN: Laicado, un nPologismo; laicado, una 
nueva -realidad, en Rev. «R~nir1t11.::t11rl!:~r1 ~t:>,..,.,<:l.,. ... ._ ......... _ in!!'.., --~ ....... 



4!:16 HACIA UN DERECHO CRLSTIANO 

Pues en tal aspecto más que en ningún otro ha sido registrada la 
qu~~bra de la línea histórica humanista (2). 

La convivencia de los hombres tiene como esfera fundamental de 
organización suficientemente acabada y autónoma la unidad política 
del Estad e·, porque la familia en sí es demasia·do restringi:ia y, de 
otra parte, se encuentra continuamente necEsit.lJa de apoyarse y ex­
tenderse fuera de su órbita para poder subsis~ir, mientras la unión 
internacional de les pueb:cs es aún cicmasiado vasta pa(a ser inme­
diatamente advertida como necesaria. 

Con la Revolución francesa se inicia la tentativa lib~ral de acü­
plar al individuo en la sociedad, fundan:lo sobre sus valores indivi­
duales la solución del problema de la convivencia humana. Se pien­
s:~, pues, que la mejor man~ra de organizar ésta es asegurar:d:::· al 
hombre el máximo ejercicio de la libertad y reduciendo, po·r el con­
trario, la intervención del Estado al mínimo, lo imprescindible, con 
el solo fin de atender al orden público. 

Este sistema tuvo sus vertajas en su tiempo. El mismo Marx lo 
d.edaró en el ((Manifiesto del partido comunista» ( 1848), cuando nos 
dice que h burguesía ha creado fuerzas de producción más gigantes­
cas e imponentes que las que han llevado a cJbo todas bs gC'neracio­
nes precedentes juntas. Pero el desencadenamiento del individuaiismo 
conduj :>· al descontrol del egoísmo y al abuso sin piedad de les que 
perdían en la lucha diaria, que eran, fatalmente, el mayor número 
de los individues. De aquí que la riqueza terminase conce11trándcse 
en muy· pocas manos, especialmente con las grandes industrias, mien­
tras b mayoría de los hcmbres, menos hábil?s o afortunados, arras­
traban U"'a vida mísera, con el solo consuelo de poderse llamar :indivi­
duos libres. Así, al tiempo que sólo unos p::>cos rcumularcn grandes 
capitJles, la enorme ma~a de les demás fué vcncid:1 en la lucha. Por 
este cami:1o el sistema de la liberta::l individual dese11frenada, acepta­
ble bajo un aspe:to, reveló bien prodo en la práctic::t su gran falL; : 
la in justicia social. 

P?ra este tipo de hombre d·cl libenlismo los va}.:'rcs mctafí.sicc.'S 
no pasan de ser más que una v8na sup:rcstru-::tun totalmente exkr­
n~ a su ser y a su h3cE'r; en pocas palabras, aje:1a a h moral de su 
v!da. Esta áctl.tud es exponente de la preporcleranci'l. económio scbre 
que está montada la humanidad en este tiempo, dcdeñánd: se toda 



HACIA UN DI-<;RECHO CRISTIANO 497 

ideología metafísica que pudiera informar al ser humzno y ~ren'ule 
sus impulsos desmedidos cuando fuesen actuados en perjuicio de su¡;; 
semejantes. Por co~.siguiente, aparece como una producción farisaic~ 
y ·decadente, nacida del espíritu racicualista. En él todo es nominal¡. 
De donde la prima::ía del signo y de la legalilad ; del dinero, e11 las 
re:aciones económicas, y de las ficciones jurídicas, en la vida deJ 
Derecho. Es por lo que el hombre burgués repele a la conciencia cris¡ 
tiana tanto como a la conciencia comunista. 

Después del frac:1so del individualismo como forma de vida, se 
ha presentado a la humanidad como ideal el estado colectivista. En 
éste el irdi'viduo es reducido· a la nada, permaneciendo inerme antey 
el poder abs:lutc dél Estado o de la propia sociedad. De esta manera~ 
si la libertad indivi:lual desenfrenada había producido en la práctic~ 
tanta injusticia, el s.istema de la justicia colectivista ·destruye p::r com­
pleto la libertad. Lógicamente así tenía que acaecer, porque si el Es~ 
tado es el administrador de todos los bienes de la comunidad social¡ 
a fin de impedir que se formen de nuevo diferencias entre los hom-. 
bres con h posibilida:l del libre cambio, tendrá que intervenir siem­
pre en tod1s las cuestiones que en su ámbito se presenten, aun cuan~ 
do se produzcm en la órbit'1 privada, despojando a los ind,ivi:luos de 
to:la iniciativa particular. En su consecuencia, la colectividad no per· 
mite ninguna afirmación individual, aunque fuera moderada, que, ma .. 
nifestá,..dose de cualesquiera forma, pudiera amenazar la ccmpeten,., 
cia del hombre colectivo. Por eso se niegan las lib<'rtades individualeq 
y se suprimen, por ende, las armas de defensa de que pudiera dispo~ 
ner el hombre para proteger su dignidad de persona libre y respo.n-< 
sable, quedando reducido a una simple pieza de la máquina estatal. · 

Las reivindicaciones sociales, para acabar con la servidumbre eco .. 
nómica y la condición humana del proletariado, no se piden en nom~ 
bre de la perE'ona humana-cuya dignidad es de base espiritual-'-, 
sino en el del hombre e-electivo, para que encuentre en su propia vidl:l 
colectiva y en la libre ·disposici6n de su propio trabajo colectivo un~ 
liberación absoluta, edificando en sí mismo, eü definitiva, el titanis~ 
111:0 de la naturaleza humana (3). Este tipo de hombre deshumanizar 
do y diluído habrá de absorber de manera absoluta al hombre~perso; 
na individual, hasta entonces todavía sometido a fuerzas heteróno-. 

_(3) ]ACQUll~ MARITAIN: Humanismo integra.l, trad. esp. Santiag~ de 



498 HACIA PN DERECHO CRISTIANO 

mas--, con el objeto de que, libre ya por la abolición de la propiedad 
privala, alcance una soberana ind.ependencia en el dominio de la na­
turaleza y en el gobierno de la historia, que antaño la religión atri­
buyó siempre a Dics. Fácil es colegir que esta tendencia colectivista 
cae en el fariseísmo del orgullo colectivo y en el de la pro:lucción, 
tan nefasto~ como el que vienen a reemplazar del honor burgués y del 
provecho individual. 

Al hacer el balance de las consecuencias prácticas de estos siste­
mas expuestos, elab:;rados por los hombres a espaldas de Dios, resul­
ta inevitable ur·a dcble observación : la bandera ·de la libertad indivi­
dmtl ha conducido a la injusticia ; la ele la justicia colectiva ha des­
truídn la libertad personal. Evidentemente, una nueva edad avanza, 
caracterizada por un nuevo orden s:;cial, que se afirmará con el mis­
mo ritmo que vaya siendo precipitado a la muerte el comunismo, 
quien ha infiltrado en las masas populan:s tan prcfundamente una 
falsa exaltación mítica, que ha converti·do para ellas su credo en una 
religión, ::;, pesar de que calificaron a ésta como el opic de los puebles. 

La nueva edad histórica que ya se vislumbra: en el horizonte, 
habrá de evitar los excesos individualistas pasados, como asimismo 
los colecüvistas, tratando ·de superar armónicamente las dos etapas 
anteriores, recogierdo aquellos element·OS de ellas aprovechables y 

abandorando su escoria. Pues los hombres d~ nuestra generación, de­
cepciona:los de los fracasos ideológicos precedentes, desean una forma 
de vida en común, que conjugue debidamente lo que era legítimo en 
las dos experiencias anteriores, procurando evitar, al mismo tiempo, 
los defectos de aquellos mismos sistemas : libertad si, pero sin llegar 
a la injusticia y a la explotación de les desvalidos; justicia sí, pero 
sin destruir toda la libertad. En fin, se quiere una fórmula d.e orga­
nización social que salve la libertad y la solidaridad ; que respete ·la 
lib':'rtad individual, mas limitándola cuando destruyere la solidaridad 
humana; y proclame la soli::laridad, mas sin llegar a destruir J=·:C·r ~llo 
]a libertad de los individuos. O sea, se quiere libertad en la soli:laridad. 
Liberta·d individual, afirmación de lo personal en la vida ; pero siem­
pré con conciencia de los deberes hacia la colectivid.ad. Tanta li­
bertad, cuanta pueda cc·existir con la solidaridad ; tanta solidari-dad; 
cuanta pueda coexistir con la liberta·d. 

Pues bien : ya p:>demos decir que esta sociedad aun no construí­
da pero de la que se tienen las premisas históricas principales, en­
"'',,tre>r6 b o:~c:niro:~r1An m6o:: o-Pnnino:~ v anronia:da en el 1J<ensamiento 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 499 

cristiano. Porque es el cristianismo, la dcctrina que de modo acaba­
do proclama tanto el respeto del individuo, cuanto sus deberes hacia 
d prójimo ; la coexistencia de la libertad indiv1dual con la exi­
gencia profunda de la solidarida·d humana. 

Se anhela, pues, proyectar los postulados del cristianismo en la 
misma vida social, para que los hombres los encarnen haciéndoles 
norma de su conducta privada y pública, porque un orden social 
fundamentado exclusivamente en la virtud y en el amGr, sería mera 
utopía; motivo pcr el que urge la el2boración ·de una legishción 
social que se inspire en la visión cristiana del hombre y de la so­
ciedad, defendiendo la liberta.d pero obligando a los individuos a: que 
se muevan tras la co:.:secución del bien común, dejando el mayor mar­
gen al amor cristiano para que penetre insensiblemente en los es­
píritus incluso más refractarios a la educación comunitaria. 

Frente al conflicto· ideológico enconado que amenaza en la ac­
tualidad asolar este mundo decrépito y a la deriva, se yergue po­
tente y vital esta concepción temporal del cristianismo que, si no 
descarta el que el pas.o del hombre por la vida terrena sea. un valle 
de lágrimas, considera, sin embargo, que consiguiendo una apli­
cación auténtica de sus preceptos evangélicos al orden social imperan­
te, se alcanzará un bienestar mayor y una conviv::ncia humana más fra­
ternizada, lográndose que no ya sólo haya hombres. cristianos, sino 
que, en lo sucesivo, podremcs ccmpuls3.r también la existencia de 
dstemas de la misma índole. 

El dinamismo revolucionario de signo marxista, estimándose que 
significa la culminación del unaturalismo acabado», cree que supon­
•drá su triunfo el verdadero fin de la querella entre el hombre y 
la naturaleza y entre el hombre y el hombre, poniéndose así 
término a la querella entre la existencia y la esencia, entre 
la objetívación y ola afirmación de sí, entre la: libertad y 
la necesidad,, entre el individuo y la especie, S'eñalando el 
triurfo definitivo del hombrt sobre el ·destino,. o más gráficamente 
dicho, la terminación del reino de Dios en la Historia. Por ende, 
se trata de desconocer la caída del hombre por el pecado original y su 
cualidad ·de desterrado en la tierra, por lo que se le supone capaz de 
alcanzar una perfección natural en el tiempo que bórraría del todo 
su «estado desfalleciente\), teniendo la posibilidad de gozar ·de una 
felicida:l temporal completa, demostrativa de la falsedad de la con­
ce ción cristiana que cGnsidera a este munr!o romo 1m ,,0'~1" ,1, tT'~ "-



500 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

sito, d.cnde abunda más el dolor y la expiación de nuestrr.s culpas 
que el goce auténtico y p}eno, sólo factible de alcanzars~ en la vida 
ultraterrena. 

M?s, la realidad ncs demuestra que la debilihd. hum~na trata 
de dormir, y que únicamente durante momentos determinados ·de 
exaltación mítica o éxtasis místico es posible mantener al hombre 
en tensión social heroica, puesto que, r:aturalmentc, es propenso al 
reposo, corporal y mental, y a seguir la línea de vida más fácil y 
có:r.oda. Por eso necesita hallarse constantemente en comu::ión dc­
lcrosa con todos los d::;lientes y desh~re:lados de la vida terrestre, para 
mantenerse alerta y no dormirse en los laureles de una victcria 
ganada o en la confi:lllza de estar en poses·ión de las verda:les eternas. 

Es por lo que el cristianismo, teriendo presente en su concepción 
las ·debilidades humanas, tiene horror al pesimismo de inercia ; es 
pesimista, en el sentido de saber que la cri:ltura fué sac:~da de la nada 
y que todo cuanto vien~ de la nada tiende por sí a ella ; pero su op­
timismo es incomparablemente más profur.·do que su pesimismo, 
pues sabe que la criatura viene de Dics· y que tiende a El. Por con­
siguiente, el humanismo cristiano, en ning{m momento de su evo­
lució:J inmDviliza al hombre, que, en el devtnir de la historia, ha de 
crear su perscnali·dad, en razón de que no sólo en su ser social, sino 
en su ser interior y espiritual, viere a este mundo como un mero es­
b:::zo de sí mismo ; él, en lucha con la vida, ha de hacerse. Creado 
a imagen de Dios, es asombrc::amente progresivo en el bien y en el 
mal, por lo que, su naturaleza inmutable, está siempre inmersa en 
climas hist6ricos diversos, en les que puede des'lrrollar sus actitudes 
vocacionales y perfeccionar su mundo espiritual. 

La única duda que ncs asalta es s.i para conseguir esta nueva 
etapa de la humanidad ---'deslumbrante y sal vadera-, será sufi­
ciente que el amor divino llame a los corazones de los hombres, ha­
ciéndoles ver el mcmerto de grave responsn bilidad y peligro en que 
viven de perecer malditos por las incontables injusticias sociales 
que se cometen cada hora y cada día ; o, por el contrario, sólo alcan­
zaremos a dar con la solución verdadera para nuestros problemas de 
convivenci'l social, después que de nuevo hayamos mordido el p:•lvo de 
la incomprensión y del egoísmo, de la guerra y la miseria. Unicamente 
nos es dable afirmar, que, en batalla tan grandiosa oomo nos pro­
ponemos librar, 110 ba.sta con proponerse la conquista de las mal 
llamadas minorías selectas y del Estado, por cuanto aspiramos a 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 501 

una redención sccial del hombre a cuyo fin es imprescindible su 
recuperación total en nuevas fcrmas de vida y de estructuración so­
cial, lo cual no podremos co:-".seguir sin emprender con denuedo la 
conquista de la sociedad dirigiendo el mensaje de reivindicación a 
todos los hombres del mundo en términos de paridad basados en el 
principio cristiano de la unidad sustaecial del género humano. 

4. NECESIDAD DE UN SISTEMA CRISTIANO. 

Esta orientación social del cristianismo va tomando cuerpo en 
nuestros días, sin que con ello queramos decir que dicha corriente 
sea 2dmitida unánimemente p.:'r les autores cristianos ; porque, lejos 
de ello, todavía hay quienes sostienen que el Evangelio es un con­
junto de normas morales que se refieren al hombre como ser espi­
ritual y, por consiguiente, hay que d.ejarse de tratar .de llevar su.s 
preceptos más allá de este campo ultraterreno, en razón de que no 
es misión que incumba al cristianismo como tal. 

Precisamente, en esta dirección doctrinal nos encontramos al sa­
bio español don Miguel de Unamuro, quien ya señalaba como cosas 
incompatibles los postulados contenidos en el Evangelio y las nor­
mas del Derecho romano (3 bis) ; pero, no obstante comprender que 
con el reconocimiento oficial del cristianismo por Constantino se 
había producido una transacción en el campo del Derecho, en razón 
de que han seguido gobernando les pueblos. h:~sta ahora leyes inspi­
radas en el individualismo y pagarismo de la imperial Roma, aun 
cuan:io deba admitirse que fueron mitigadas en ciertos sectores, 
v. gr., como el matrimonial y el familiar, Unamuno se pronuncia 
violentamente contra una proyección del cristianismo en la vida so­
cial a fin de regularla conforme a sus principios evangélicos. 

Don Miguel se pregunta un cierto airado : «¿Qué es eso del cris­
tianismo soci:tl? ¿Qué es eso del reinado social de Jesucristo? ¿Qué 
tiene que ver la cristiaT'dad, la verdadera cristiandad, con la socie­
dad de aquí abajo, de la Tierra? ¿Qué es eso de la democracia cris­
tima? «Mi reir o no es de este mundo.» (Juan, XVIII, 36), dijo 
el Cristo cuando vió que nc llegaba el fin de la H!istoria. 
Y también: <<Dad al César lo que es ·del César, y a Dios 

3 bis Ensa os 1951. I. 480. 



502 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

lo que es de Dios» (Luc, XX, 25). Por es-o-, cuando ·después 
de la romanización .de la cristiandad empezó a querer convertirse 
la letra, no al verbo, d.el Evangelio en algo así como una ley de las 
Doce Tablas, naciendo cosa tan horrenda como el llamado Derecho 
canónico, se consolidó la concepción jurídica, mundana, sccial, del 
supuesto cristianismo, teniendo a leguleyos como San Agustín y 
San Pablo, y, hablándose de derechos y deberes, que no sen sentí­
mientes reEgiosos cristiaros, sino jurídicos ; pcrque lo cristiano es 
gracia y sacrificio, pidiendo soledai. completa, por lo que el ideal 
de la cristiandad es un cartujo, que deja padre y madre y herma­
nos por Cristo, y renuncia a formar familia, a ser marido y a ser 
padre. Lo cual, si ha de persistir el linaje humano, si ha de persis­
tir la cristiandad en el sentido de comunidad social y civil de cris­
tiaros, si ha •de persistir la Iglesia, es imposible, siendo lo más te­
rrible de la agonía del cristianismo, que quiere buscar la vida eterna 
fuera de la Historia y se encuentra con el silencio del Universo. 
Por lo que no es misión cristiana la de resolver el problema eco­
nómico-social, el de la pobreza y la riqueza, el del reparto de los bie­
nes de la tierra (4). 

Porque para Unamuno el cristianismo es problema ·de fe, la fe 
desesperada y agónica que si muere, morirá nuestra civilización ; 
si muere nuestra civilización, morirá la fe cristiana. Y tenemos que 
vivir en agonía (4 bis). El sabio españ.ol, según Jesé Luis Arangu­
ren, es un hombre de talante protestante que, dado su gran orgullo, 
trata que cada cual de los mortales arregle las cuentas de su alma 
muy solito con su Dics y sin ninguna tabla de s::.lvación a que aga­
rrarse : «Hay que echar a los hombres en medio ·del océano, y qui­
tarles tod.a tabla y que aprendan a ser hombres, a flotar. ¿Tienes 
tan poca confianza en Dios que ... necesitas tabla a que agarrarte? El 
te scstendrá sin tabla. ¿Y si te hund,es en El, qué importa? Esas 
congojas y tdbulaciones y dudas que tanto temes son el principio 
del ahogo, son las aguas vivas y eternas que te echan el aire de la. 
tranquilidad aparencia! en que estás muriendo hora tras hora ; dé­
jate ahogar, déjate ir al fcndo y perder sentido y quedar como una 
esponja, que lueg·o volverás a la sobrehaz de las aguas donde te 
veas y te toques y te sientas dentro del océano.» (5). 

(4~ Ensayos. Madrid, 1951. I, págs. 987 a 990. 
(4 bis\ Op. cit., pág. 992. 
(5 Ensavo . II o-



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 503 

Sin embargo, hoy, como decimos más arriba, la posición de Miguel 
<ie.Unamuno r.o es la compartida, po~ lo general, dentro de las filas del 
cristianismo, que, con la postguerra, •ha irrumpido en los campos 
de la vida política y social con nuevos arrestos y bríos, viéndose con 
complac<.:ncia, al menos, por las altas jerarquías •de la Iglesia. Prue­
ba de lo que decimos puede constituirla, en el ámbito sociológico, el 
movimiento de los sacerdotes obreros, aun cuando en la actualidad 
trátese de frenar algunos excesos, y, en el campo político, la p~·SÍ­

ción de Jacques Maritain, d'e la mano tendida, que tan buenos resul­
tados ha dado en la práctica con los gobiernos demócrata-cristianos, 
sobre todo, en Alemania e Italia. Y, fun::lamentalmente, la Cruzada 
de la Bonda·d del Padre Jesuíta Ricardo Lomb:udi, muy allegado al 
pontífice reinante Pío XII, que, indepen::lientemente de haber dado 
1a batalla al comunismo en la nación italiana, ha puesto en ascuas 
a la Cristiandad, situándola ante el ·dilema de perecer en manos del 
ateísmo o salvarse mediante la cristianización del mundo y de sus 
leyes. 

En España:, donde prevalece un cristianismo de ·liturgia, tam­
bién ha tenido repercusiones esta forma ·de vivir y enfocar la dodri­
na de Cristo, si bien ello ha sido, sobre to:io, entre los hombres 
que no se mueven en el catolicismo oficial de nuestros días. Dentro 
de esta posición vital y sociológica, conviene encuadrar a José Luis 
L. Aranguren, quien ha publicado un libro de cui•dadas formas. 
y de· sutiles concepciones, intitulado «Catolicismo y protestantismo 
como formas de existencia», en el que se ·afirma que hoy sornes 
ya muchos católicos los primeros en reconocer que la pérdida del 
sentido del peca;do es uno de los más graves males de nuestro tiem­
po, lo que en parte obedece a simple comodidad o fariseísmo, por la 
tentación de perfección, siempre al acecho del hombre religios:J. Pues 
hast8 hace poco tiempo el católico propen::lía fácilmente a vivir la re­
ligión como el reaseguro, la supramundana garantía .de su mundana 
feguridad, de su inserción en un od.en bien-pensante, de su po:Se­
d6n ·de una familia legítima y un hogar estable, de su pertenencia a 
una patria y su arraigamiento en un modo de existencia tmdicio­
nal,. cuando la seudorreligión de la pura exteri.cridad y las ce buenas 
formas» es, naturalmente, rechazada. Vale más ser publicano que 
faris'?:o. Tambiéin ¡Ser -diría yo- cchriseo al reviés», es decir : 
guavdar el «secretum meum mihi», ponerse el disfraz mundanal y 
laico de que hablaba Kierkegaard, renunciar a «Sacar partido», di-



5J4 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

recta o indirectamente, •de la Fe. ¿Pero el catolicismo es hoy una si­
tuación de garantÍ3 y seguridad? Creo que 1:0 (6). 

Esto es lo más que se ha llegzdo a decir en la época. actual ·es­
!Jañcb y sin que elle· se haya traducido en una acción social de gru­
po, fuera de la acción que ha desplegado oficialmente la Iglesia. 
Por eso, la palma ideológica y práctica ·de todo este movimiento 
de rccristiarización del mundo y de bs masas se la lleva posible­
mente Francia, en la que con más talento y tesón han actuado les 
hombres intelectuales y de brega que militan en este campo, desde 
los de i·deas más avanzadas al estilo de los de la revista ((Espritn, 
que dirigió hasta su muerte Edmanuel ~lounier, hasta los mode­
rados ·demé'Cratas cristiaros que hoy comparten las respc•nsabili­
dades del Peder, productos de las concepciones de Jacques Maritain. 
Aparte, en el ámbito del Derecho, se han movido en esta misma .di­
recciGn M''uricio Hauricu, un comptista venid.o al campo cristia­
no, y Jorge Renard, entr·e otros, que es quien echó las bases tomis­
tas a la teoría irstitucicnal, posición ideológica cristiana (6 bis). 

Entre los autores, que han sab~do poner de relieve hasta dónde 
es preciso llegar en la proyección de les principios evangélicos en la 
vida social, destaca Gilbert Cesbron en su novela sobre les sacer­
dct:-s obreros que lleva por título, ceLos santos va!1 al infiernon 
(Ed. Des.tinü, 1953), quien atribuye las injustici2s que se cometen 
{liariamente en la sociedad actual a la vigencia de un mal sistema 
social, por ;lo que las gentes viven en un error ideológico, y, en 
cierto modo, si todos les hcmbres no sornes culpables de esta anor· 
m2l situación scdológica, sí nos cabe la I:esp:)::sabilidad (7). 

De esta guisa, Gilbert Ce~bron hace una sugestión profunda· 
me,.,te humana, pero atrévida, si tenemos en cuenta la orientación 
subjetiva e individualista del cristianismo, c.cmo hemcs visto an­
teriormente trataba de poner de manifiesto don Miguel ·de Unamuno, 
en razón de que la salvación ·dd alma es un problema que atañe a 
c2da uno por sus transgresiones intencionadas, en el pensamiento o 
en la acción, de los preceptos del Decálogo, no afectándonos las faltas 
en que no intervenimos directamente, aun cu3.ndo estemos al servicio 
de un sistema social injusto y, en cuyo nombre, se comenten frecuen-

(6) O.p. dt., Madrid. «Rev. de Occidente», 1952, págs. 213, 219 y 231. 
(i> bis) C/r. LrNo RoDRÍGUEZ ARIAS B. : La obligación natural. Madrid. 

1953, .págs. 121 y s. 
(7 O . cit., áo-s. 77, 78 213. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 5C5 

temente injusticias con el prójimo. Por este procedimiento comunita­
rio la responsabilida:l dd cristiano se cbjetiviza, no pudiendc. ser in­
diferente para él la desgracia en que viven sus semejantes por cul­
pa de nn régim~n económico de explotación al que hasta ahora ser­
vía fielmente, por creer que su concier:cia no pecaba cuando se limi­
tabl a cumplir las órdenes injustas ·de sus superiores de profesión. 
Porque, ·hoy día, según estas nuevas direcciones del cristianismo, 
la convicciGn religiosa hay que demostrarla no sólo en la observancia 
del cultc• externo y en la vida interior, sino también en la proye::·ción 
wcial que nos compete como miembros act!vos de la comunidad polí­
tica, p:::r lo que tznto faltamos a la Ley de Dios por camisiún como 
p::::r emisión en nuestt:as actividades privadas o públicas, prcfesiona­
les ú políticas. 
. Así, se aumentaría la sujeción del priu~'ipio de libertad al de la 

conciencia del deber, ley que previamente ncs grava. Por eso mis­
mo, buscat:do la 'dep~ndencia de aquél respecto de éste, se rodea de 
mayores seguridades al orden social, puesto que to:la libertad que 
no es:é fundada sobre Dios, es demasiado débil y expuesta a desvia­
ciones (8) . 

Porque, sólo cumplier.do ca:la une con sus deberes se puede 
gozar de una auténtica libertad y ·de una paz s.o::ial, en cua,.,to que 
negada la liberta:i se rompe la solidnidad, impre:ocindible para una 
convivencia asentada sobre sólidos cimientos. Decía Pb XII, en su 
mensaje de Navidad de 1942, que «el origen y el fin esencial de la 
vida S:)dal deben ser : conservar, desarrdlar y perfeccionar la persona 
humana, ayudán:lola a actU8lizar como se debe las normas y los va­
ior2s de la religién y de la cultura, asignad.:ts por el Creador a ca,da 
hombre y a la humani:lad, en su conjurto como en cada una de sus 
partes)). Alcanzar este ní vel soci:1l de vida espiritual, supondrá res­
tar her:icid2d a aquéllas personas que se propongan vivir conforme 
a les cáno"es religic.scs, cooperando así el ambiente, en buena medi­
d::!; a que el hombre pueda perfeccionar su perscna1ida3, lográ.ndcse, 
según las palabres del Dante, que se encuentre en el mundo como los 
peces en el mar. Pues le asiste la raz6n a Etienne Gilson, cuando nos 
dke que hay cristia11clad allí ·don:l.e hJy civilizaci6n cristiana, y ésta 
no pu':'de existir cuando no se da previamente un pensamiento cris-

(8) ADRIANO BERNAREGGI ~ Principios fondamcntaux pour l'action de$ 
j¡;rtellectu.els cathaliqucs dans le monde, en «Les intellectue1s da11s la rhrA. 
tienté». Roma, 1948, 28. 



5(16 HACIA UN DERECHO CRISTIA~O 

tiano. En una palabra, el pensamiento y la civilización cristianas 
son el alma misma donde nace y vive el cuerpo de la Cristiandad ; esto· 
es, requieren que los pensamientos, las costumbres e inc-luso las leyes, 
estén orientadas hacia la realización de lo que se ha denominado «hu. 
manismo integral», en sazón de que una tal ·civilización asegura a: cada 
hombre, a cada pueblo, toda la perfección natural de la cual es capaz, 
crientándole hacia el fin sobrenatural donde la Iglesia. de Dios le 
cor:duc·e (9). 

Podemos, por tanto, diferenciar los términos de cristianismo 
mundo cristiano haciendo· referencia con este :último al orden, no 
de la religión misma, sino de la civilización y de la cultura, que 
afecta a las responsabilidades temporales de los cristianos, por cuan­
to su misión es trabajar entre las gentes en una realización social ·de 
las verda•des ·~vangélicas, ya que si el Evangelio concierne ante todo 
a las cosas de la vida eterna y trasciende infinitamente de toda socio­
logía y de toda filcsofía, nos da ---'110 obstante- las reglas sobera­
nas de cor:(!ucta de nuestra vida y nos traza un cuadro moral muy 
preciso de nuestra conducta aquí abajo, al que toda civilización cris­
tiana, si quiere merecer este nombre, debe tratar de conformar la rea­
lidad social-temporal, según las diversas condiciones (le la histeria 
1.l0). Tiene rzzón Marx, cuando nos dice que la sociedad capitalista 
es una sociedad anárquica, en que la v~da se define exclusivamente 
como un juego de intereses particulares. Por eso, adquiramos con- · 
ciencia de las exigencias divinas sobre la vida terrenal aspirando a 
su transfiguración ; es decir, una transformación perpetuamente re­
comenza•da y profundizada, hasta la transfiguración final, cuando la· 
carne resucite, tendiendo a acabar con el dualismo de un ritmo reli­
gioso, para las cosas de la Iglesia y el culto, y otro naturalista, para 
las cosas del mundo y de la vida profana ( 11), conforme ha veniKio 
sucediendo hasta el presente en la sociedad humana. 

He aquí, ahora, la necesida·d de que haya cristianos que se pon­
gan a elaborar un sistema jurídico temporal coherente co11 la dcdri­
na del Evangelio, mientras que otros, imbuídos de un sentido prác­
tico, lo sepan ardientemente llevar a su realización ; pues se trata de 
crear los esquemas de una sociedad levantada sobre nuevas bases, 

(9) Les intcllectuels d,ans la chrétienté, págs. 164 y 165. 
(10) MARITAIN: (}p. cit., págs. 53-54. 
(11) MARITAIN: Üp. dt., pág. 89. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 5L7 

de estructurar jurídicamente la nueva edad que amanece. Observe­
mos que el orden jurídico libera} no tenía propiamente por código 
el racionalismo ; pero, sin embargo, se regía por un sistema de leyes 
inspimdas en el espíritu de aquella filosofía ; de igual forma, el or­
den comunista. no se puede decir que tenga por código el materia­
lismo, que implica un conjunto de principios filosóficos, mas sus 
disposiciones se han elaborado conforme aquella filosofía. Por ende, 
:ao se trata ,¿e que este orden nuevo que propugnamos tenga inmedia­
tamente por código el Evangelio, sino lo que 1es menester llevar a 
cabo es una proyección social de sus grandes fórmulas teóricas y 
morales ( 12). 

Esto ha de ser así también porque una organización humana de lá 
vida económica presupone uua organización jurídica y social confor­
me con la digni,dad de la persona individual y del bien común. Por 
el contrario, hasta ahora, fuera de la legislación colectivista produ­
áda al margen de los Códigos civiles, éstos siguen la hechura fran­
cesa individualista y pagana, en los que apenas se toma en consi­
deración a la, familia y al obrero, pareciendo que hubiesen sido de­
dicados, C·omo escribía Renán, a regular la conducta de un niño de la 
inclusa que habría de morir soltero. Toda nuestra tendencia comuni­
taria va dirigida a imprimirles un sentid.o netamente social sin des­
personalizar al individuo, en razón de que no se debe perder nunca 
de vista la primacía de lo humano, pues la sociedad fué creada p::tra el 
hombre y no viceversa (13). 

Por estas causas, hemos de tender hacia una estructura jurídica 
pluriforme que responda a un sistema institucional, en tanto en cuan­
to --como dice Ortega y Gasset- las instituciones están tendi,das en­
tre individuos y grupos como resortes y muelles de la solidaridad na­
cional 04), orientándole, aun en sus grados más imperfectos y más 
alejados del ideal ético-cristiano, hacia la perfección del Derecho na­
tural y del Derecho cristiano (15). 

(12) P. LoMBARDI: Op. cit., ·págs. 250 y 251. 
(13) A. Goux: Hacia un' orden so·cial más hunMno. Bareelona, traduc­

ción española, 1953, 414. 
(14) La España invertebrada. Madrid, «Rev. de Occidente», 1952, 64. 
(15) MARITAIN: Üp. cit., pág. 182. 



508 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

5.-LA POLÉMICA ENTRE LEONI Y CARNELUTTI SOBRE LA EXISTENCIA DEL 

DERECHO CRISTIANO. 

A pesar de que el público ha aceptado sin sorpresa el uso del ad­
jeti'vo cristiano unid~;. a subst;mtivos de signifiLado político (como por 
ejemplo la democracia), de que han surgido recientemente asociaciones 
de juristas católiccs, casi expresando o sugiriendo la idea de 
que existe un sistema jurídico de esta orientac:ón doctrir:al, se ·ha 
~ometido la cuestión a una viva polémica en Italia entre Bruno Leo;:;i 
(16) y Francesco Carnelutti (17). 

Para el profesor Brun<> Leoni se plantea lo que él denomina «el 
milenario dilema» : e ser sólo cristianos y renun:::iar a vivir en una 
scci-edc.d organizada, e participar en ésta y aceptar métodos y prin­
cipies ·de organización (económicos, jurídicos, políticos) . que r.o pue­
den, sin incoherencia, deriva·rse directamente de las erseñ:mzas fun­
damentales de Cristo. Añade el autor italiano que no hay un siste­
ma jurídico cristiane, ni existe una doctrina que pueda identificarse, 
dt m.:mera precisa y unívoca, cerno escuela católica del Derecho. «Se 
ría inexacto -agrega- e impropio h:blar de utn idea cristiana d::l 
Derecho ... por cuanto es imposible halbr tal i'dea entre les princi­
pios del cristianismo; menes aun es pcsible deducirla c~m rigor Jé,gi­
co de dichos principio3». Así, pues, el crio:tianismo viene a ser «ajurí­
dicc¡¡ e, mejor todavía, ce antijurídico» (18). 

De esta fmma no se emple:1 el co·-cepto de antijuricida:i en el 
solo s.entid.c de contraste, sino de repudio de la idea misma de Dere­
cho. Se dice que el Evangelio, en reali:'iad, <etiende más a negar el 
valor d':'l Derecho que " dar reglas jurí:licaS>J ; la religión cristiana 
«ha hecho p~iazcs todo esquema jurídico>>. El mensJje ,¿e Jesús no se­
ría, pues, contrari:;, tan sólc al Derecho mos::~ico o romano o cu::~lquicr 
otro c:rdenamiento jurídico, sino, en ge::eral, a cualquier sistema 
de derecho y a la mism:1 i'dea de éste. 

Sin embargo, puede exis,tir históricamente un Derecho cristiano, 
cerne derecho positivo del Estado, en el sentido de or,denamiento ju-

(W, It cristianesimo e l'idea del diritto, en ccRivista italiana ,per le 
scie,z:, ¡.du.- idiche», 5,'í, 1949; pág-s. 427-4-"4. 

(17\ Va'ori ¡riuridiri r/P]. nus,-at:ü> rr'stiano. Padtn, CED.'\M, 1950. 
(181 JESÚS TORAl, MORENO: Recensió::J en la «Rev. de la Fac. de Dere­

cho». México, 1951. I, 303. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 50~ 

rídico que se inspire en los preceptos cristianoo, está fuera de du<la.-1 

como demuestra la experiencia histórica. No dudo, en efecto, en cali~ 
ficar de romano-cristiano, más que de romano-helénico, el DerechQ 
que nace de las leyes de Constantino a J ustiniano, pues el hecho de 
que esas leyes no sean íntegramente cristianas: y sí sólo en dert~ 
medida, no resta valor a nuestro aserto. 

Nada tiene, pues, de extraño, que el jurista católico, en la creen-. 
cia de que el mejor ordenamiento es el que responde a los dictado::; 
del Evangelio y a las enseñanzas de la Iglesia, lo intente traducir 
en Derecho positivo, de la misma fcTma que el jurista que rechaza 
la religión cristiana y considera al Derecho et:isliano al mismo ni.;. 
vel que cualquier 01"denamiento humano, se puede servir ·de él en el 
aspecto de la comparación jurídica y, por ello, inspirarse en sus nor"' 
mas como en las de cualquieT otro Derecho. Así, el Prof. Santo Pa&­
serelli, presidente de la «Associazione giuristi cattolici italiano», en 
la Segunda: Asamblea Nacional de Juristas Católicos Italianos, cele .. 
brada en Roma del 3() de octubre al 1.0 de noviembre de 1950, afir­
maba, que la función del jurista católico entra en juego «apenas la 
interpretación y la aplicación se remiten a una prudente valoración de 
factores extralegales», porque los juristas -añade-, «tienen, sin 
embargo, otra tarea que cumplir, no menos importante des.de el pun~ 
to de vista social que las precedentes, y es la preparación de la re~ 
ncvación del Derecho, y aquí la inspiración e ideología tienen una 
función determinante» ( 19). 

Es evid.ente que la Iglesia Católica nunca consideró ajena a s'Q. 
fin la furción de ofrecer normas de conducta en la órbita humana, 
aun en aquellas relaciones disciplinadas por las leyes del Estado, como­
demuestra el conflicto históricamente seguro entre normas estatales y 
cristianas. Además, el pensamiento de los últimos pontífices acerca: 
del particular es claro y preciso. Prescindiendo de la encíclica uRerum 
nova:rum», de León XIII, en el año 1891, y de la: «Quadragésimo an­
no», de Pfo XI, en 1931, este mismo Papa en la «Divini Redemptoris• 
decía que «la Iglesia, en el cumplimi'ento de su misión, mientras mira; 
a la felicidad eterna del hombre, trabaja también inseparablemente 
para su felicidad temporal». El Papa actual, Pío XII, el 23 .de enero. 
de 1947, afirmaba aún más tajantemente a los grupos italianos del 
Renacimiento Cristiano : «querer trazar una línea divisoria entr0. 

(19) Reseña de la Asamblea en «<ustitia», 1950, fa~cs. 11-12, pág. 107. 



510 HACIA UN DERECHO CRISTIA~O 

vida sobrenatural y natural, entre Iglesia y mundo, como si nada tuvie­
:en que ver entre sí, como si los derechos de Dios no tuviesen valor al­
guno en toda la multiforme re:::lidad de la vda cotidiana, humana y sc­
cial, es completamente ajeno al pensamiento católico, y es abiertamente 
E.nticristiano. Es necesario por parte de la Iglesia misma una acción te­
naz, pers;:verante, p2ra reconquistar y ~ometer todos los campes del 
vivir humano al suavísimo imperio de Cristo. Eso es lo que debe en­
ten:l.erse por Reino de Cristo». 

Dios ha creado el mundo y puede también destruirle: con el mismo 
crfiab> con que lo creó, pero lo creaio sigue una ley que El mismo 
impus.:>; p:1es la omr.ipotencia divina no anula la ley moral que Dios 
ha revelad.o a los hombres., sino que supo:1e ejercicio de la caridad. La 
teología enseña a poner la caridad alladc de la justicia, casi como ele­
mento integrante de ella ; la justicia es la regla, la caridad. es la mo­
deración. Por tanto, la caridad no anula la juridicidad de la norma; 
sino la. completa, porque Jesús no dercga, sino que perfecciona la 
antigua ley. Pues dijo Jesucristo: «No penséis que vine a destruir 
la ley o les profetas ; no vin·e a destruir sino a dar cumplimiento. 
Porque en verdad es digo : antes pasar{m el cielo y la tierra, que 
pase una sola jota ·de la ley.» (Mateo, v, 17-8.) Con toda evidencia, en 
este lugar, dentro del concepto de ((ley», está comprendid.G el oden 
jurídico (20). 

Por ejemplo, en la parábola de los trabajadores, en la que se h:1 que­
rido e ··centrar una clara manif~stación ·de la voluntad divina, se tra­
ta de la aplicación de la ley del amor, y la cuestión se plar.tea en tér­
minos jurí:licos. A los que murmuraban «adversus patremfamilias», 
éste r.o sólo contesta reafirmar..do su po1·er (aut non licet mihi quod 
'i.~olo fc.cere), sino que a.fíade a quien se lamentaba : mon facio tibi 
iniuriam» (Matth, 20, 15). Otro tanto podemos decir respecto a la 
paráb81a dd hi.io pródigo; a la recrimin?ción del hijo mayor, el padre 
responde justificando ~u ccn1ucta no só1o al proclamar sn poder autori­
tario y absoluto, sino también alegando el cump:imiento de un deber: 
«epul:ri et gaudere oP,~'1'tebat quia frater tuus mortuus erat et r':.'vi­
xit, })erierat et inventos est». Esks y otros ejemplos son aplicación 
de las leyes ·del perdón y la caridad. Tcdo esto no excluye 19 juridici­
dad, del wismo mo.Jo que en la órbita humana: no la hace des3pare­
cer la p(}sibilidad oe indultos y amnisti?s. 

(20) TORAL MORENO : Op. cit., pág. 303. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 511 

La misma célebre respuesta dada por Jesús a les fariseos que le 
tentaban, a dad al César lo que es del César y a Dios lo que es de 
Dios», que, en to·do tiempo y ccn diverso valor se ha considerado· 
como la directriz de las relaciones entre la lgiesia y el Estado, no 
.significa contraposición ertre juridicida:l de la esf::ra mundana y no 
juri:iicidad de la divina, sino diversa jerarquízación entre elbs, aun 
quedcndo siempre en el ámbit9 de lo jurídico ; pues esta frase no 
c::mtiene una separación pragmática y predet~rminada, s.i.no sólo pro­
visional y cortingente, un dualismo, que debía terminar siendo su­
perad::> con el triunfo de la Ley de Dios sobre la del César. 

Miguel de Unamuno, por el contrario, entiende que la frase «dad 
al César», equivale dar al mundo, a la sociedad, el dinero, y aa 
Dios», el alma, que ha ·de resucitar en el cuerpo, ccn lo que se sacu:lió · 
todo prcb:ema eccnómico-so:ial. El que había dicho, es más difí­
cil q'Ue entre un ric.o en el reino de los cielos que el que pase un 
camello por el ojo de una 2guja, y mostró que su bu':'na nu~va mda 
tenía que ver con cuestiones nacionales, temporales o de este 
mundo (21). 

Con todo, es menester reconocer en contra de la posición unamu­
niana, que, junte a los ·dogmas, paulatinamente declarados por la 
Iglesia, encontramos teda un sistema de normas regu:adoras de las 
relaciones humanas, no div':'rsas en su estructura formal de las del 
Estado. ¿Podemos decir que la noción abstracta de delito sea dis­
tinta de la de «peccatum», sólo porque la esfera de este í1ltimo afecte 
también a l2s r':.'laciones con la divinidad? O que, ¿la pena divina, 
sean conceptualmente ·diferente de la estatal por el hecho de contem­
plar la vida futura y aplicarla Di es y no jueces de toga? ¿El precep­
to mcsai2o no matar, no rob:1r, no comet-::r adulterio, literalmente 
repetido por Jesús, debería srr jurídico cuando lo proclama Mo:sés y 
no jurídico cuando lo dice Jesús en les mismos términos, cuando am­
bos derivan siempre, aunque en grada· diverw, de Dios? Además, 
nadie ha n':'gado nunca carácter jurf.dico a la dispoi'ición de muchos 
códigos modernos que sancionan el principio de la irdiso1ubilidad del 
11'atrimonic-; y entonces, ¿por qué debería ser no jurí-dico el prin­
cipio aná;ogo que encontramos en la Sagrada Es:critura? Otra ccs.a 
es, p1ra los positivistas, quienes no creen en otro derecho que el que 
emana del Esta:lo. 

(21) Ensayos. 1951, I, 988. 



512 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

Si (como quiere Radbruch) el cristianismo fuera. o: una pura y 
anárquica (:Omunidad de amor:o, exenta de toda coacción colectiva y 
de todo elemento externo, el matrimonio cristiano sería esa cosa 
miserable que llaman o: amor libre:o. Más aún : un sólo se admite la 
existencia del orden jurídico, sino que Cristo estableció una organi~ 
zación Oa Iglesia) que es una comunidad espiritual, pero también un 
cuerpo legislativo y judicial (por ejemplo, Mateo, XVI, 19; XVIII, 
17-8; XVIII, 18-20) (22). 

En su consecuencia, la predicación evangélica en sí es un sistem-. 
jurídico no distinto en su estructura de cualquier ordenamiento hu­
mano, ya contenga no-rmas precisas y taxativas como al acoger el 
Decálogo, ya presente una orrientaci6n general de la conducta hu­
mana, como es el precepto del amor. Puede tener las más variadas 
manifestaciones en las diversas épocas históricas y según las distin­
tas relaciones ; pero es universal. Y, no sólo contiene sistema jurídico, 
sino también indicaciones de métcdo, puesto que, en oposición a la 
interpretación literal de los fariseos, presenta el elemento equitativo, 
la moieración, la consideración a la finalidad del sistema y de cada 
una de las normas, sin las que no es posible construir ninguna cten­
cia jurídica (23). 

6. PRINCIPIOS BÁSICOS DE ESTE ORDEN CRISTIANO. 

No se puede desconocer q'U.e el Derecho por nosotros concebido ha 
surgido <ie la renovación que el cristianismo ha aportado a la civili­
zación, reconociendo la libertad humana y liberando al hombre, ya 
sea del dominio de su patrono, sea de la apotestas» del padre o del 
marido, sea de la servidumbre del d.estino antiguo, del «fatum». Afir­
mando la libertad del hombre se han fundamentado los derechos de 
la personalidad individual y social. He aquí por qué, la condición 
jurídica que en Roma se reservaba a los ciui.adanos (civis), se extien­
oe: .después del triunfo cristiano a todos los hombres, de suerte que 
el Derecho civil, en lugar de ser un privilegio, pertenece a toda la 
humanidad. La distinción entre peregrino, t:sclavo y hcmbre libre, 
ha desaparecido después que el cristianismo ha considerado a todos 

(221) TORAL MORENO : Üp. dt., 304. 
(23) Cfr. ampliamente sobre la materia, Biondo Biondi, A-rte y ciencia 

del Derecho. Barcelona, trad. esp., 1953, págs. 212-255. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 513 

los hombres como personas, teniendo derecho a todos sus atributos, 
en cuyo rango primero está la libertad individual, con sus conse· 
cuencias .de derecho privado: matrimonio, contratos, propiedad, res­
ponsabilidad civil (24). 

Pero esta emancipación religiosa y social del hombre no supone 
desconocimiento de la importancia de les factores colectivos en la 
mcral cristiana. Es evidente que se debe tener en cuenta la teoría 
de la reversibilidad de los méritos, y, por consiguiente, en una 
cierta medi:ia, de la reversibilidad de las faltas, en la me,dida del 
dogma del peca-do original. Además, al venir el cristianismo a. pro­
por.er al hombre fines espirituales, no sólo se le sit1Úa por encima -de 
las metas temporales de la sociedad civil, sino que se le .vincula es­
piritualmente a los demás miembros del reino de Dios mediante 
las construcciones de la Comunión de los Santos o del Cuerpo Mís­
tico de Cristo. 

Sin embargo, estos factores colectivos en la religión y en la mo­
ral cristianas, colaboran al fin esencial que incumbe a cada uno de los 
individuos, cual es la salvación de su alma, para lo que tienen nece­
sidad de ser colocados en las mejores con,dicicnes a fin de alcanzar su 
salvación eterna. Por eso, cuando la Iglesia d.efiende la vida y el de­
coro de las instituciones lo hace mirando por la salud de sus miem­
bros integrantes, considerándose que las colectividades, p;:lr confor­
mes que sean al orden natural, no son más que una: yuxta¡msición de 
jndividuos -en el plano espiritual-, en la que éstos son los únicos 
sujetos de la moral. Precisamente Saleilles, en su Personnali,té juri­
dique, se refiere a la cuestión de si se podría dictar sentencia de 
exc.cmunión contta un colegio o una corporaci6n, diciéndonos que 
presentada al Papa Inocencio IV resolvi6 negativamente, alegando 
que ella no puede extenderse más que a las almas, de la que carecen 
las corporaciones. 

De aquí que J acques Maritain, en su libro Primauté du spiritua.l, 
siguiendo a Santo Tomás, escribe : aLa ciudad terrestre es ordenada 
al bien común tempera!, que no es sólo el orden material, sino tam­
bién y principalmente el moral : la vida humanamente virtuosa de 
!a multitud reuni-da en un cuerpo social : acommunicatio in bene 
vivencia». Porque, en la vida humana se subordina la ordenación del 
hombre a su último fin, que es sobrenatural, y no puede ser logrado 



514 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

más que en Cristo. El bien de la ciudad ·debe, pues, ser ordena:lo a 
este fin sobrenatural, que es el de cada hombre en particular ; la 
sociedad civil debe perseguir el bien común temponll, conforme éste 
ayude a los hombres a conseguir su vida eterna.» 

Se puede, pues, decir qu~ el Dere~ho, en la medida en que es ur.a 
creación de la sociedad política, está crdena::lo al bien espiritual ·de 
les individuos que la integra. Cuando la Edad Media avanza, y se ven 
aparec~r las primeras manifestaciones ele la creación de les grardes 
Estados en Europa, la filosofía escolástica se dedica, a través del 
C:studio de los escritores de la antigüedad, y es1Jecblmente de Aris­
tóteles, a sistematizar el pensamiento cristiano sobre el Estado y el 
Derecho. Tal es, sobre todo, el fin perseguido por el gran doctcr de 
la Iglesia Santo Tomás de Aquino (1225-1274), cuya Sumnt.a Theo­
logiae le ha valido un gran renombre. El Aquimtel:se admite con 
Aristóteles que el Estado es un grupo natural y necesario ; que el 
hombre nace para vivir en sociedad ; que el deber estatal es velar por 
el «bien común» de sus miembros; pero el Estado no puede oponerse 
a la Iglesia, porque dejaría de ser un poder legítimo, pues el poder 
divino es te carácter superi:::r al temporal. 

Otto von Gierke, en el siglo XIX, ros dice que la doctrina predo­
minante en la Edad M:-di:t. p~rmanece fiel a la orientación germánica, 
según la cual el Derecho tiene, por su origen, rango ,de paridad con 
el del Estado, no teniendo· que depender de éste para su existencia, 
por cuanto la misión estatal consistía en realizar la idea del Derecho, 
que había sido da.da al hombre antes que tuviese un poder terrestre, 
por el que no podía ser modifica·do. Por ende, el cristianismo tiene 
del individuo un valor absoluto e inmortal, concepto que él revela 
al mundo y que el g~rmanismo cc.mprende en toda su profundidad. 
De este modo, al hombre se le reconocen derechos innatos e indes­
tructibles (25). 

No obstante, en la organizaci6n de la sociedad t'C'mporal la filase­
fía escolástica pone en primer plano la noción del «bien comÚn», que 
ya se encuentra en Arist6teles (26) ; pero, sobre todo, en la Eda'd 
Media, en la que es desarrollado dicho concepto, constituyendo en la 
actualidad el fundamento de la filosofía social cristiana, cuyos mate­
riales de esta doctrina pueden hallarse en ]a obra de Sat'to Tomás. 

(25) MAnCF.l. \VAUNF. = Ufndi7Jidualisme et le Droit. ~d. Dome.t, 1949, 
páginas 35-40. 

(26) Metaphysique, VII, 4; Morale., VIII, 9. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 515 

Lo importante de esta concepción es que propugna una integración· 
de les intereses individuales y del interés general ; esto es, afirma 
de un la:lo el derecho fundament:ll de la persona humana, que debe 

· s-.:r respetada en su dignida:l, y, de otra parte, la necesidad del respeto 
de la autorida:l p:íblica, sin la cual toda vida en sociedad sería im­
posible. Co:::dena, a la vez, la libertad ilimitada del individuo y la 
sobé'ranh absoluta del Estado, negán:lose a temar como punto de 
partida una u otra de estas bases, porque la noción que abarca toda 
la vida social es la del bien común, en razón •de que si éste desapare­
ce no es concebible la existercia de ningún bien particular (Z7). 

De esta fc·rma, reviste capital importancia la proyección de estos 
principios ideológicos, en el problema de la distribución de la rique­
za, porque no puede haber orden social sin un previo or•den económi­
co. Que cada hombre de buena voluntad y labcricso, y tcdo joven 
incapaz para el trabajo, tengan asegurados el derecho de vivir dispo-· 
niendo de los bienes imprescindibles y necesnios mediante uná justa 
distribución de la producción de les bienes. Para corseguir esta etapa 
la humanidad habrá de suprimir to3as las ganancias abusivas, con­
siderándolas como actos antieconómicos, en razón •de que desde el 
punto de vista social ro son instrumentos de pro:l.ucción sino de re­
partición defectuosa, lo que ha llevado a considerar el trabajo del 
hombre como una reminiscencia de la esclavitud, convirtiendo al sa­
brio en un medio de sometimiento a la servidumbre, cuando la única· 
fuerte de riqueza y el modo exclusivo de adquirir la propiedad debe 
ser el trabajo humano. 

Hay que incorporar los obreros a las empresas económicas, ro­
deándoles de una segurida•d profesional y de un patrimonio vital que 
les hagan sentirse solidarios de las reEponsabilidades familiares, pré>­
íesionales y sociales. Sólo así podremos alcanzar la etapa de comu- · 
!'ión espiritual precisa para llevar a cabo una estructura·ción de lá 
sociedad c·an arreglo a los cánones de justicia que ha de presidir este 
nuEvo albore3r en la Historia, en la que el cristianismo volverá a· 
irrumpir triunfalmente, como lo hizo cuando la venida de Jesucristo,, 
trayendo a los espíritus junto a la reder.ción religiosa la econ6mico­
wcial que tanto necesitan, borrando, de esta manera de los anales 
históricos los efectos perniciosos que nos legó la Revolución fran~ · 
cesa, movimiento de masas provocado pcr las injusticias de un sis- · 

(27) PAUL Rounum: Théorie générale du Droit. París. 1951, págs. 130- · 
133. 



516 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

tema social que fué derrocado por la burguesía, cuyo concepto y or­
denación de la vida chocan irremisiblemente con el medo de ser cris­
tiano. 

7.-CLASIFICACIÓN DE LAS INSTITUCIONES CIVILES 

Puesto que hemos a'd vertido en el Derecho la presencia de un 
po.der social coexistiendo con un poder individual, ello nos ·conduce 
a contemplar al hombre polarizada su vida en una dual actuación : 
girando su actividad, principalmente, alrededor de un grupo social, 
o, en especial, sobre sí mismo. En este caso, la voluntad propia, el 
yo, dirige, comprueba y examina la conveniencia de la actuación se­
gún el fin individual, aun en medio de las limitaciones sociales ; 
mientras que en su primera e íntima presencia comunitaria la activi­
-dad del hombre es dirigida, comproba::la y examinada por la autori­
dad del grupo al servicio .(!el bien colectivo. El yo queda subordi­
nado, adherido a lo nuestro, la idea que representa el bien común. 
Esto nos autoriza -con la autorida:l de una realidad constatada­
a :una distinción en el vivir humano : el hombre-voluntad y el hombre­
miembro, distinción participante de la misma naturaleza ·humana a 
ptopósito de los fines individual y social, y de su conexión (28). 

Por consiguiente, nosotros partimos en toda nuestra concepd6tl 
juddica de la naturaleza orgánica del hombre que lleva el sello de lá 
necesidad y de la persistencia formando una comunidac1 (29) ; es 
decir, del hombre como miembro enmarcado en instituciones que 
representan la categoría de la duración, de la continuidad y ele lo 
r~al (30). O sea, dentro de la sociedad, la coordinación de los sujetos 
del Derecho, la persona institucional y la persona individual, el hb111-
bre-miembro y el hombre-voluntad, la persona y el grupo o instittt­
d6n o éonmnidad (31). 

Luego el Derecho civil, que abraza el ciclo d~ la vida del hombte 
desde antes de necer hasta después de su muerte (he ahí nuestrl) de­
l'~ho de filiación girando en torno del hecho de la concepción del 

· (28) V. nuestro trabajo, en colaboración con Ismael Peidto, TeOriá del 
Deber jurídico y Derecho subjeti1!0. •Rev. Legisl. y JuriSip.», 1948. 257 y 
siguientes, y separata, con presentación de don José Castán . 

. (29) SAViGNY : Sistema. Trad., 1878. I, 230. 
(30) HAumou: La Thporie de l'InstitutiiYn et de w fcmda.tiMI. Cáhiere 

dé la nouVclle joul'nee, 1933, 89. 
f31) Rurz GIMÉNEZ : Op, cit .. Pá2'. 320. 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 517 

nuevo ser, para clasificar, según ésta, sus relaciones familiares), 
regula con precisión los diferentes -estadios que éste va ocupando en 
1a socieda,d a través de las diversas comunidades de que es miembro, 
esencialmente de la familiar que le integra y totaliza como ser moral, 
sociológico y jurídico. 

De aqui que el ccncepto central del ordenamiento positivo sea 
el deber jurídico, carga objetiva que grava al hombre a lo largo de 
su vida en los diferentes astatus» que ocupa en la misma (familiar, 
profesional, social), previniéndole de esta integración jerárquica sus 
derechos --en contraposición a la relación de deber-, a ejercitar 
frente a los otros miembros de las comunidades o frente a terceras 
personas o grupos. En este momento nos hallamos ante el hombre­
voluntad, que busca el hacer, el incrementar su «patrimonio», base 
de su subsistencia y poderío económico, relacionándose, ora ·direc­
tamente con los otros 1hombres o grupos, era directamente con las 
rosas. 

Es obvio que estas relaciones personales no son totales respecto 
al individuo (nota que las distingue de las de índole familiar), sino 
que sólo recaen sobre alguno o algunos •de sus actos -prestación~, 
dependiendo de la libre iniciativa individual y revistiendo el carácter 
de temporalidad. 

Este lazo civil de la relación obligatoria, que por otra parte llena: 
el gran mtmdo de su vida, le sirve para obtener una utilidad del ser­
vicio y de las cesas de los otros hombres en provecho de su patri· 
tnOilio. Unicamente sobre éste puede proyectarse su personalidad de 
manera integra y total. 

En el derecho de obligaciones, se ha mitigado el antagonismo de 
las parte-s contratantes al subordinarle a la «idea de ccoperaci6m 
-como ya dijimos-, notándose que pür cima cle los intereses particu­
lares se halla ttn interés general, que ha de tener siempre presente 
el hombre cuando actúa, subordinando sus necesidades a la idea di~ 
r~ctriz, que en este caso concreto es el bien de la comunidad. 

Ast, el hombre, con posterioridad a su vinculación estatutaria, se 
relaciona con sus sem~jantes para subvenir a sus necesidades espiri· 
tuales y materiales, cooperando en cada uno de sus actos al bien 
wdal. 

Por otra parte, el ejercicio del poder indi'viclual sobre las cosas nos 
lo encontramos, actualmente, Dstensiblemente más limitado que en 
el Derecho romano, pues 111: institución ge la cooupacióna como modo· 



518 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

ae adquirir la propiedad ha sido justamente relegada a un segundo 
plano, para dejar paso a la actividad lahc:ral del hombre como instru~ 
mento primordial para la adquisición ,¿e un título estatutario : la 
propie:lad de un patrimonio (derechc,s, cesas, bienes). O s-=a, el hom­
bre-repetimos-, como dueño del mundo exterior, e~cuentra pro­
fundamente limita·do su poder de dominio, en prcvechc de las nece­
sida:les de hs otros hombres y de la propia sociedad, hasta el punto 
de que nos aparece más exactamente como un mero administrador de 
su p3.trimonio en nombre de la comunidad. Por eso, más que 
halbrse en posesión ·de un derecho cbsoluto y perpetuo sobre 
el mismo, la reaHdad nos dice que no pasa de tener un carácter gene~ 
ral e independiente. 

Más importancia han adquirido en la actualidad el po:l.er sobre las 
cesas muebles -sujetas .:onstantemente a transacciones-, y sc·bre 
los bienes intelectuales (32), que comprenden el derecho real que 
recae sobre :la utilidad que reporta el esfuerzo de nue::tra inteligencia 
(invento, obra literaria, marcas, etc.). 

Habida cuenta de lo expuesto, es fácil ya ·colegir cÓmG en el orde­
lJamiento jurídico ha venido a tomar relevancia una categoría nueva 
de derechos -los estatutarios-, a la vez que los Derechos reales se· 
han visto desplazados por el Duecho de obligaciones, dad<t la im.:. 
portancia del principio de «cooperación». 

Luego, ya podemos agrupar a les derechos, fundamentalmente, 
en tres c:~tegorías.: estatutarios, subjetivos y pctestativcs. Concre­
tando más a:ún, podemos reducirlas a una ·dualidad, puesto que los 
derechos pct~stativos responden a una segunda cla8ificación de dere­
chcs subjetivcs (ver nuestro trabajo «El deber jurídico», pág. 53), 
que a su vez pueden recaer sobre las personas u otrcs sujetos de de­
recho (derechos de obligació,.,), o .sobre las cosas (derechos reales), o 
s::-,bre les bienes (derechos intelectuales), que son asimismo una sub­
categoría de los: derechos reales. Y, finalmente, todos estos derechos 
se aprupan en dos dases : morales y patrimoniales. Distinci6n que 
al igual que la de lo in,dividual y Jo social, no es tajat:te, sino que se 
entrecruzan, aunque siempre una de ellas resalta sobre la otra : así, 
d carácter moral en los estatutarios, y el patrimonial en los subje­
tivos, existiendo un cierto equilibrio, entre Jc, moral y lo patrimonial, 
en los derechos intelectuales. 

(32) V. nuestra tesis, La naturaleza jurídica del Derecho intelectual, en 
la rRev. de Derecho 'Privado». Madrid, septiembre y octubre, 1949. · 



HACIA UN DERECHO CRISTIANO 519 

He aquí por qué los primeros derechos de que se inviste al hom­
bre son estatutarios (derechos familiares o cuasi familiares, en un 
s-:nli:lo lat.c), y sólo en la consistercia de éstos, por su carácter abso­
luto, puede apoyarse para hacer uso ·de sus derechos subjetivos fren­
te a los demás hombres y grupos, ligándose transitoriamente (dere­
cho de obligaciones). 

Hay otra clase de derechos que se c3.racteriza, esencialmente, 
por establecerse una relación inmediata entre el hombre y la cosa o 
el bien, quien pue:le gozar de los mismos ·dentro de las limitaciones 
que exige el bien común. Esta clase de d.erechos encuentra su fun­
damento, no en cuantO> sirven para satisfacer necesidades particula­
res, sino en que su disfrute y explotación repercuten en el bien de 
la comunida·d, y por recaer directamente sobre la «res» se denominan 
derechos reales. 

Todos estos derechos patrimoniales a la muerte de su titular se 
transmiten. Parte del contenido de los mismos pam al Estado por 
medio ·de los impuestos indirectos, qui·en deberá distribuirlos equi­
tativamente entre los miembros de la sodedai. Sin embargo, actual­
mente casi en su totalidad los bienes integrantes del patrimonio se 
transfi:"ren con la cualidad de legitimario a poder de sus descendien­
tes (derecho de sucesión). 

Por último, siguiendo a nuestro maestro Hernández-Gil, con­
sid:'ramos que antes de entrar en el estudio de las disciplinas con­
cretas del Derecho civil, sería conveniente dedicar una parte preli­
minar a la ateoría de las personas», ccmprendiendo tanto la irdivi­
dual como la institucional. Además, podrb incluirse también todo 
lo referente al concepto d.el Derecho, fnentes y principios relaciona­
dos c~u la materia. 

Concluyendo : la distribución de las instituciones que integran 
el contenido del Derecho civil ---Persona, Familia, Patrimonio-, se 
ajustaría al siguiente orden : 

1. 0 Teoría de las Personas, que comprendería la in~lividual y 
la institucional (33). 

2. o Derecho de Familia, que comprenderfa las relaciones per­
sonales y patrimoniales estatutarias. 

(33) RUiz GIMÉNEZ : La concepci6n il~stitucional del Derecho. Madrid, 
1944, 353. 



520 HACIA UN DERECHO CRISTIANO 

3.0 Derecho del Patrimonio, que se subdividiría en: 

a) Derecho de obligaciones, incluyéndose todo lo relativo a las 
relaciones debi·das a la iniciativa del hombre-volunta:l.. 

b) Derecho de cosas, limitado a las que constituyen el concepto 
de la corporeidad . 

. e) Derecho de bienes, donde se comprenderían todos los derechos 
intelectuales. 

4.0 Teoría del contrato, donde se estudiaría la materia relativa 
a los contratos obligatorios y reales. 

5.0 Derecho de sucesión, como perpetuación, no de la persona. 
¿e su titular, ni de su patrimonio, sino de la del vínculo familiar (34). 

LINO RoDRÍGUEZ-ARIAS BUSTAMANTE 

(34) V. nuestro trabajo, La naturaleza juridica del cónyuge supérstite 
en el Derecho español, en cRev. de Legisl. y Jurisp.». Madrid, sept., 1949. 


