
La propiedad inmueble en Marruecos 
como base posible del crédito territorial 

La propiedad colectiva es la norma general del mundo árabe. La 
propiedad individualizada, semejante a nuestro Derecho de dominio 
pleno y base necesaria de todo crédito territorial, es la excepción, y apa­
rece como producto de una evolución tardía, tan distinta ·en sus oríge­
nes, principios y desarrollo del Derecho europeo, que exige como ante­
cedente n·ecesario la exposición de unas ideas elementales, forzosamente 
incompletas. 

Marruecos pertenece al mundo oriental. El olvido de este simple 
hecho ha dado lugar a errmes profundos al estudiar superficialmente sus 
organizaciones jurídicas tradicionales referentes a la propiedad inmobi­
liaria. 

El profesor de la Universidad de Argel, Gautier, confiesa que des­
pués de treinta años de residir y de estar en contacto con el Oriente, con 
preocupacion·es de curiosidad profesional, no conoce a nadie que haya 
encontrado una respuesta satisfactoria a la diferenciación precisa del 
Oriente y el Occidente. Existe la afirmación de Kipling: "east is east 
and west is west", y el que todos los que se han ocupado de esta cues­
tión están conformes en que son dos mundos, dos planetas diferentes 
sin intercomunicación. Los Jóvenes Turcos, los Jóvenes Egipcios, los 
Nacionalistas Arabes, son orientales que buscan furiosamente el camino 
intelectual que conduce de unos a otros. 

El Imperio romano no fué en Oriente más que una armadura ad­
ministrativa externa, y no dejó en Marruecos ningún recuerdo jurídico. 
"Rindamos-dice Surdón-a la cultura clásica de inspiración grecola­
tina que sirvió de adorno a nuestra inteligencia, el homenaje que le de­
bemos; pero guardémonos, cuando tratemos de Derecho musulmán, de 
calzarnos las botas de los romanos." Marruecos, situado en Africa y 
formando parte del Mundo Musulmán, debe a éste su tradición jurídica. 



644 LA PROPIEDAD INMUEBLE EN MARRUECOS 

cuya fuente originaria la constituye el Korán. Este libro, revelado al 
Profeta, fué consignado por escrito poco después de su muerte, según la 
tradición, por el "secretario" de éste, Zeid-ben-Thabit, bajo la vigilan­
cia de Abu-Berk, que redactó un Kor~n que se conservó por la familia 
del primer Califa. Hacia el año 650 se instituyó una Comisión para• 
ayudar a Zeid-ben-Thabit, que redactó el texto definitivo en la forma 
que se conoce. 

La ciencia del comentario nació de las dudas interpretativas a que 
daba lugar su lectura. Tabarí (año 923), Zamacori (1] 4 3), Beida­
wi (1286), Razi (1209), Jalal-ed-din-el Mahali (1459) y Jala-ed-din­
es-Soyuti (1505), son los comentaristas más famosos. 

El Korán, por ser la auténtica palabra de Alah, no puede ser repe­
tida más que en árabe, y toda traducción es herética. Sólo una evolución 
profunda del pensamiento musulmán ha podido admitir las traduccio­
nes del Libro Santo. Pero por la antítesis a que aludimos entre el Mun­
do Oriental y el nuestro, es muy difícil, aun haciéndolo cuidadosamente 
y aunque se procure salvaguardar el colorido, conservar su sentido 
exacto. 

El Korán es completado con la Sunna o tradición del Profeta, co­
lección de hadiths. Los sabios del Islam compusieron, en el siglo IX, 

colecciones que son la fuente de todos los estudios tradicionalistas. La 
de Bokhari (870), la de Moslim (875), la de Baghawi y la Nawawi 
son las más estimadas. 

Las opiniones individuales no tienen valór hasta que no reciben el 
asentimiento de los teólogos y juristas de la época o la de los doctores 
de la Medina. Sin esto no pasan de adaptaciones analógicas, manifesta­
das principalmente en las fetuas o consultas jurídicas redactadas por los 
Ukiles o Mufties. 

La variedad de doctrinas que nacieron de esta diversidad de fuentes 
impidieron la unidad y dieron lugar. en el citado siglo IX, a los cuatro 
ritos-no sectas-que gobiernan el Mundo Musulmán ortodoxo: el 
Hanifita, el Chafita, el Hambalita y el Malekita. Este último es el que 
pre\'aleció en Marruecos. 

* * * 

Los cuatro ritos aceptaron la declaración del Primer Príncipe Al­
mohade (siglo JI de la Hégira, XII de nuestra Era), que atribuyó a los 



LA PROPIEDAD INMUEBLE EN MARRUECOS 64.5 

Sultanes, corno Imanes o representantes de Dios, la soberanía absoluta 
sobre el suelo, del que se consideran propietarios, siendo sus súbditos 
meros usufructuarios. De esta forma se transformó en precepto positivo 
el principio abstracto enunciado en el capítulo V, versículo 176; capí­
tulo XLIV, versículo l. y capítulo XL VII, versículo 1, del Korán, que 
proclama que la tierra es de Dios y el hombre es su detentador mo­
mentáneo. 

De aquí se deriva toda la teoría de las diferentes clases de propiedad. 

Es difícil exponer resumidamente el concepto y la evolución de la 
propiedad privada musulmana. Puede observarse-decía en una de mis 
publicaciones ( 1) -, estudiando el origen y la evolución de la propie­
dad, que la lucha entre el elemento individual. que otorga al titular del 
mismo la preferencia en el disfrute de los productos y en la disposición 
de la cosa misma, y el elemento contrario, que reclama para la colecti · 
vidad estas preferencias, no surge hasta que la organización económica 
no lo hace necesario, en cuyo momento comienza la propiedad a defi­
nirse con las características de exclusividad, permanencia y estabilidad. 

En Marruecos, corno las tribus son móviles y es-encialmente inde­
pendientes de la tierra, hasta tiempos muy recientes no aparece el mo­
mento a que aludimos. Mesurer la fíja entre los años 1822 y 1894, en 
que la calma relativa de los reinados de Muley Abderrarnán, Moharned 
ben Abderrarnán y Muley Hassan permite a las tribus prolongar su 
residencia y adherirse a la tierra; pero esta fijación de la tribu al territo­
rio sufre, a su vez, todas las contingencias de los sucesos políticos, por 
los que pasaban rápidamente de la tranquilidad a la guerra y de la su­
misión a la rebeldía, lo que exigía un desplazamiento frecu~ntp or 
aquéllas. 

Si unirnos a esto que la explotación agrícola radicaba más en la ga­
nadería que en el cultivo, comprenderemos fácilmente que tenga más 
extensión e importancia la propiedad atribuída al grupo o tierra colec­
tiva que la propiedad a título privado, correspondiente a un indiv~duo 
o varios proindiviso. 

A esto se añade el reflejo que el Derecho de propiedad recibe del es­
píritu religioso, del afán conquistador y guerrero de los musulmanes, 
de la propia condición física del terreno y de la extensión del mismo. 
Por ello, el régimen inmobiliario de Marruecos, en sus difer·entes rno-

(!) Tierras Guich. Editorial Africa, 1933. 



646 LA PROPIEDAD INMUEBLE EN MARRUECOS 

dalidades, es consecuencia natural del contacto de todos los elementos 
que venimos consignando. 

- El estudio de la cuestión en conjunto demandaría una gran exten­
sión. Nos limitaremos simplemente a estudiar el hecho de la existencia 
en Derecho musulmán de la propiedad privada inmobiliaria, que recibe 
el nombre de Tierras Melk. 

Esta propiedad privada individualizada es el último episodio de la 
evolución; a la propiedad tribal sucede la familiar; al concepto de la 
propiedad de un grupo étnicopolítico, el de la noción de la propiedad 
de una pluralidad de individuos unidos por un nexo económico; luego 
~e discrimina y diferencia la propiedad colectiva de la indivisa, que es 
la primera forma de la propiedad privada. 

* * * 

La propiedad privada o M el k nace de dos únicas fuentes: la conce­
sión del Soberano y la vivificación de la tierra. Si aquélla se hacía a títu­
lo definitivo o perpetuo, se denomina tenfida o iktaa el temlik; si es 
sólo temporal se llama iktaa el intifaa. Fácilmente se desprende que la 
concesión tiene poca importancia en el conjunto general. al lado del 
modo vivificador. 

La teoría de la vivificación de la tierra ha pretendido asimilarse a 
las concepciones jurídicas europeas, cometiéndose un gran error. Decir 
que es equivalente a la usucapión sobre res nullíus es una enorme herejía 
jurídica. En Derecho musulmán, la res nullíus no existe. No hay nin­
guna tierra sin dueño, porque todas pertenecen en pri11cipio al Sobe­
rano. Y la usucapión o prescripción adquisitiva, como institución jurí­
dica, es desconocida. La prescripción en este Derecho es solamente ex­
tintiva (1). 

El reconocimiento de la propiedad a favor del que vivifica la tierra 

(1) Los artículos 1.660 y 167 del Código Civil otomano vigente, relativos a los 

efectos de la prescripción se los reconocen únicamente extintivos. Sin embargo, el Dere­

cho musulmán, que desronoce la prescripción adquisitiva, o usucapión, llega al mismo 

resultado al admitir la prescripción extintiva de la acción reivindicatoria, estableciendo 

d plazo de diez años. transcurridos los cuaks el poseedor no podrá ser des;1o jada por 

el ejercicio c'e aquélla: precepto que hay que relacionar con el concepto de función so­
da! y ejercicio real del derecho del poseedor. pues siempre el hecho material de la pose­

sión es el argumento principal de la propiedad, cuando ha sido pacífica, pública y a 

rítulo de dueño. 



LA PROPIEDAD INMUEB~E EN MARRUECOS 647 

tiene un fundamento social. Las tierras muertas se convierten en Melk. 
El trabajo que pone en producción las tierras que no estaban cultivadas, 
ni eran dependencia de ellas (harim), se ve recompensado con el reco­
nocimiento de un derecho de propiedad. Sólo sobre esta clase de tierras, 
originariamente muertas, y no sobre las que tengan el carácter de magz­
hen, naibas, colectivas, habus o guich ( 1) tiene la vivificación valor y 
eficacia. Hasta tal extremo es función social la propiedad privada, que 
en puro derecho, el abandono a la improductividad de la tierra vivi­
ficada devuelve a ésta su antigua condición de tierra muerta y extingue 
el derecho de propiedad. 

La propiedad privada o Melk es la única que legalmente puede ser 
transmitida por cualquiera de los medios reconocidos en derecho. La 
prueba fehaciente de este derecho de propiedad privada es distinta se­
gún su origen. 

Cuando s·e debe a la concesión del Soberano, el escrito en que se con­
signa es el título formal; pero cuando tiene su origen en la vivificación 
no hay posibilidad de establecer dicho título sino a posteriori, por me­
dio de un acto de notoriedad, que es también necesario en el caso de 
concesión para constatar que la misma se ejerció en realidad, sin cuyo 
requisito no tiene eficacia. 

Michaux Bellaire hace notar que la necesidad de la organización de 
1a propiedad privada no se hace sentir en las sociedades patriarcales, que 
viven agrupadas en tribus. Todas las mutaciones por sucesión o contra<:­
tuales se realizan ·entre gentes que viven en común desde tiempos re­
motos. Los matrimonios con personas ajenas son rarísimos, y más aún 
las ventas a extraños a la tribu, cuya propiedad está defendida por un 
curioso derecho de retracto llamado chefa, al que hay dedicada abun­
dante bibliografía. 

Tal vez a causa de ello no existen en Derecho marroquí títulos--en 
sentido de documentos-que acrediten plenamente una transmisión de 
propiedad. De la organización tribal surge la importancia y trascen­
dencia de la prueba testimonial. que en Derecho marroquí es la prueba 
por excelencia, y la única-a excepción de la confesión-que s·e consi­
dera jurídicamente completa. La prueba escrita-el documento-no 

(1) No estudiamos lo que se entiende por tierras magzhen, naibas, colectivas. 
habus y guich. por no permitirlo la índole de este trabajo, obligadamente corto. Tam­
poco podemos, por idéntico motivo, desenvolver d concepto de tierra muerta, que 
puede verse en mi libro citado. 



V"%0 Ll\ lJKUFH:UAU lNMUEBLE EN MARRUECOS 

aparece ~n este D~recho más que como un accesorio de la testimonial; es 
la indicación de lo que manifiestan unos testigos qu~ podrán deponer 
en caso necesario sobr.e un hecho determinado. "El escrito en sí mismo 
-dice Khalil-no tiene ninguna fuerza probatoria." 

Estos escritos, usados en el sentido indicado para las transmisione~ 
o acreditaciones de la propi~dad, han de ser redactados por doce testigos, 
por seis testigos y un adel, o por dos adules (1), y reciben el nombre de 
Mulkia, que se llama, en el primer caso, chaada adliya ilmiya, y en el 
segundo, chaada lafif. Estas mulkias no podían extenderse sin autori­
zación del Cadí (Juez), que para darlas necesitaba a su vez las decla­
raciones previas del Amín el Mustafá, el Pachá y el Nadir de Habus, en 
las que se consignase que la parcela que iba a ser objeto de la mulkia no 
pertenecía a los bienes Magzhen, guich o habus. Posteriormente, ,-~ 

Cadí tiene que homologar las firmas de los adules. 
Fácilmente se comprende que las mulkias no consagran el Derecho 

de propiedad, acreditando solamente el modo de adquisición o el hecho 
de la posesión. Los problemas de prefrrencia entre las que presentan los 
diferentes litigantes son de los más interesantes del Derecho de propie­
dad marroquí. 

Estas ideas elementales permitirán posteriormente tratar de las cues­
tiones referentes al acceso de los extranjeros a la propiedad privada in­
mobiliaria en Marruecos, al régimen actual de la misma bajo los Pro­
tectorados y a la posibilidad de su manejo como base del crédito terri­
torial. 

R. V. FRANQUEIRA. 

(!) Los adules-plural de ade/- son testigos de especial excepción, nombrados 
a este título por el Cadí, que puede retirarles la adalía. La homologación, que a<tual­
mente S<! limita, por degeneración de la costumbre jurídica, a la certificación formal d<>! 
aao, en derecho estricto debía hacerse también sobre el fondo del mismo. Esta forma 
lidad se llama kitab. 


