EFECTOS DE LA RENUNCIA DE GANANCIALES qr3

"herederos, danse simultineamente, o subsiguiendo sin solucién de
continuidad, la segunda a la primera, dentro del correspond.ente
‘orden de llamamientos mortis-cauSa, cual si de la prescripcién ex
“tintiva y adquisitiva se tratase, que marchan aparejadas en accidn
v reacc.6n mutuas.

MANUEL LEzZSN.

Registiador de ha propiedad

1)

Formas y ritos matrimoniales
VII
Usos Y RITOS

Si examinamos e! ceremonial eclesidstico para la celebracién
.de desposorios v velaciones, encontramos espiritualizados por la
liturgia varios usos populares de gran significacién en otro t'em-
ipo, pero que ‘en la'actualidad han perdido toda valoracidén ;juridi-
iga, v a los cuales vamos a dedicar un breve recuerdo.

EL ANILLO

De remotos orfgenes semiticos, aunque desconocido para el
Talmud y los librog rabinicos m4is antiguos, el anillo, nupcial o
‘esponsalicio, ha ocupado un lugar preeminente en el rito y litera-
“tura matrimonial (2). A medida que el arca'co conjugium, verda-
dera compra de la mujer, se fué descomponiendo en dos actos: los
" sponsalia y la mancipatio, los romanos, como los griegos, intro-
dujeron, a imitacién de lo que los fenicios practicaban en la com-
praventa, la dacién de arras, y con tal cardcter el esposo remitia
a la esposa el annulus sponsalitius, llamado también pronubus
genialis, que simbolizaba en su ininterrumpida linea la fe cons-
tante. Plauto, en su Soldado fanfarrén, tiende un lazo a Pyrgopo-
linices con e1 envio de un anillo que embellecia la mano de una

(1) Conclusién. Véanse los nameros 56, 57 ¥ 59.

(2) Véase la bibliograffa en Chenon. «Recherches historiquesn, en la Re-
oue historique de droit, XXXVI, pig. 574. y el Contributo alla storia della
subarrhatio, de Brandileone.



914 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

dama enamorada. Una comedia de Terencio gira alrededor de un
anillo, y Plinio el Anciano nos hace saber que el anillo era de
hierro y no llevaba n'nguna piedra preciosa. A fines del siglo II,
segln el testimonio de Tertuliano, se usaba el anillo de oro, #dnico
que llevaban las desposadas. En ellos se grababan inscripciones
adecuadas: bonam vitam, amo te, ama me, o los nombres de los
prometidos. £n los primeros tiempos, el esposo mismo ponia el
anillo de al’znza en el dedo de la esposa. IEn un texto del Digesto,
Paulo habla de un anillo enviado por el esposo a la esposa. Se co-
locaba en el dedo anular de la mano izquierda, o sea en el més
préximo al meilique, v en todas las monografias se remonta esta
costumbre a los egipcios, reproduciendo una razén dada por Apidn,
recogida por Aulo Gelio y que nos ha sido transmit'da por nuestro
San Isidoro : abierto el cuerpo humano, se ha encontrado un nervio
tenuisimo que, partiendo de aquel dedo, llega hasta el corazén. De
aqui el nombre de digitus medicinalls que Macrobio nos ha con-
servado. ‘En San Isidoro, el nervo se transforma en vena, y toda-
via, en el siglo XVI1I, Sanchez repite la explicacén (1).

Las funciones juridicas y las aspiraciones morales condensa-
das en el anillo esponsalicio no se prestan a un riguroso anéiisis.
Ya formal’za la unidn, ya sirve de prenda al compromiso, ya es
un medio probatorio, ya es afiadido con el caricter de arras para
- reforzar la spousio, ya repredenta la fe en la observancia del acuerdo
concluido, ya sujeta a la mujer a la decisidn del futuro marido.

El Cristianismo reconocié el valor jurfdico y el simbolismo
moral del anillo, que no sdélo fué aceptado como arras esponsali-
cias, por lo cual la mujer a quien el esposo habia dado un anillo
se llamé subarrhata, sino que fué extendido como signo de amor y
de fe a las virgenes del Seiior y a los prelados, desposados en cierto
modo con su Iglesia.

Con el nombre de arras se transmitié la costumbre a los ger-
manos, que, al decir de los modernos escritores alemanes, no la
conocian, y en una de las leyes visigéticas, que ya hemos citado (2),

(1) No es cierto, como afirma Chenon (loc. cit. 612), que Sénchez sos-
tenga que el an:llo debe ser colocado en el dedo mayor. La frase in medio di-
gito annulari ponitur significa en medio del dedo, circa medium digito, como

“dice el Manual Salmanticense del afio 1532. -

(2) L. 3, tit. 5, :b. 3.9, del For. Jud.



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES ’ 91§

aparece el annulus pronubus arrarum nomine datus. A través de
los primeros siglos de la Edad Media se perpetia el uso del anillo
en la Iglesia del Occidente, mientras que en la lglesia de Oriente
se introduce una modificacidn que mds tarde encontramos en al-
gunos rilos matrimoniales: el cambio de {os anillos entre los es-
posos (permutatio annulorum).

La confusién que en la doctrina hemos observado entre espon-
sales, desposorios y matrimonio se refleja en el trdnsito desde el
an‘llo esponsalicio al anillo nupcial de la liturgia catélica. Bran-
dileone afirma que la ceremonia de la subarrhatio, practicada du-
rante la alta Edad Media con la desponsatio y la traditio, no corrié
la suerte de estos actos, desaparecidos a medida que iba imponién-
dose a las concienc’as y a las leyes el reconocimiento de la perso-
nalidad de la mujer. Sobre los dos momentos que en un principio
eran juridicamente insignificantes: la declaracién de voluntad de
la mujer y la subarrhalio, se concentra ahora todo el valor juridico,
y de su unidn resulta el matrimonio (1). IEn el s'glo X, el anillo
nupcial se ha extendido y comienza a abandonarse el esponsalicio.

En el Memoriale Santorum, de San Eulogio, que sufri6 €l
martirio e! afio 859, al referirse al matrimon’o de Aurelio con Sa-
bigothona, se habla del documento esponsalicio y de las arras
(arrharum que pignore allernanti) y de la bendicién sacerdotal
acostumbrada, y con mayor claridad en los manuscritos del mo-
nasterio de Silos, bajo la rubr'ca Ordo arrharum, aparecen ya los
duos annulos que caracterizan a la liturgia mozarabe. Como se
podra observar, sigue empledndose la palabra arras y sus deriva-
dos, aunque no se trate ya de asegurar un compromiso, sino de
poner en evidencia el estado matrimonial. IEn los rituales y docu-
mentos de Francia, Ital'a e Inglaterra, la palabra subarrhare se
refiere 2 una formalidad del mairimonio mismo, v el papa Algjan-
dro 111, en una decretal dirigida al abad de Montecasino (que fué
recogida en la coleccién de Gregorio IX), emplea la frase «subar-
thare ante la Iglesian como sinénima de casarse. En todo el Oc-.
cidente de Europa, y acaso en Espafia (2) antes que en ningin

(1) Saggi, pag. 427.

(2) De los precedentes ya citados y de la justfizacion que el empleo del
anlo recibia de los textos de San Isidoro, de la Lex Wisigothorum y del Fue-
ro Juzgo, podemos inferir que el annulus o Ia sortiia fueron el signo propio de



.9(6 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

sitio, el anillo es una prueba de! matrimonio; en las canciones
de gesta francesas se llama a la mujer casada dame d'anel; en los
estatutos italianos, spomnsa anulata equivale a mujer verdadera;
en Inglaterra, ringed wirgin es sinénima de uxor, y de aqui la
presuncién admitida paulatinamente -de que toda mujer que lleve:
un anillo en el dedo debe ser tenida por casada. Las cosas, sin
embargo, no marcharon con el mismo paso en los .puebios de Oc-
cidente. En la glosa sobre el Decreto se hace constar que, segun
la opinién de Hugucclo, la entrega del anillo por el esposo, lo
mismo que la dacién de arras, constituyen una presuncién de ma-
trimonio, como lo demostraba la férmula empleada por el sacra-
'mentario Gregoriano para bendecirlos: «Benedic, Domine, has
arrhasn. Esta oracién que, por otra parle, no separa con gran ener--
gia‘las arras esponsalicias de las matrimoniales, se encuentra ya en
algin manuscrito del Liber ordinum de la liturgia mozédrabe y vis-
sigética anterior a Gregorio VII. Pero en, las Partidas se conserva
el anitlo en los desposorics ceiebrados de manera «que muesira el
tiermpo que es por venirn; por ejemplo, afiaden, con referencia
al hombre que se dirige a la mujer: «Quando le mete algin anillo
en el dedo, diclendo asi: Yo te doy este anillo, en sefial de que
casaré contigon (1). De ahi que los intérpretes indicasen que la
sola inmisién del anillo nada significa, si de las palabras prece-
dentes o subsigu‘entes no apareciera la voluntad de contraer ma-
trimonio o esponsales. Y, ademds, los canonistas atendian al mo-
mento en que se entregaba el anillo, a la costumbre local y a la
persona que le imponia.

No podemos detenernos a enumerar las vgrlantes de la ceremo-
nia nupcial que se observan entre los diversos rituales de la [Edad
Media, en lo atinente a la bendicién del anillo o anillos: en unas
didcesis se exigia que fuera uno sencillo y de plata; en otras se
empleaba de oro; la bendicién se lhacia antes o después de prestar

]
los esponsales per verba de praesenti, y -que las palabras amnulo desponsare
tendrian en nuestra patria el valor extraurdinario que les atribufan los pueblos
sujetos al derecho longobardo (Brandileone, op. cit., pag. 250). Nuestro Co-
varrubias afirma que se entregaba el anillo en prenda de matrimonio con-
Arafdo, como las arras suelen ser entregadas en prenda de la venta celebra-

da {op cit., p. II, cap. IV, niim. 4). E! paralelo no estad a la altura del autor..
{1) I. 2.2 Tit. 1 de la P. 4.2 '



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 917

¢l consentimiento e ba precedida o seguida de una oracién. En el
Manual Salmantino, anterior al Concilio de Trento, ya aparece
separada la bendicién de los dos anillos, de la bendic’én de las
arras propiamente dichas, si bien después se afiade una bendicién
~-comin super utrumque. 'En cuanto a la imposicidn del anillo, las
practicas también eran muy variadas : por regla general, el esposo
-recibia el dnico anillo de manos del sacerdote y lo aplicaba suce-
sivamente-a los. dedos pulgar, indice y mayor (donde lo dejaba)
-de la mano derecha de la mujer, v en algunos sit'os lo colocaba en
la izquierda, a diferencia de lo que sucedia al consagrar a un obis-
po, que io lleva en la mano derecha, en prueba de integra y plena
:castidad. En el Ritual romano e! esposo lo coloca senc1l]amente en
el anular de la mano izquierda de su esposa. Y en muy pocos era
el mismo sacerdote quien lo ponia a la esposa .en el dedo anular
izquierdo o en otro, segln la costumbre o el uso de la familia.’

En Espafa, unos Rituales ordenan se coloque por el esposo el
suyo, en el indice de la mano derecha de la esposa, y por ésta se
ponga al esposo in exiremum dexiri (mefiique); otros, en el anu-
lar de la mano izquierda de la esposa y del esposo o en el anular
«de la derecha; algunos siguen al Ritual romano y emplean i
solo anillo; el Salmantino de 1532 manda que el esposo ponga el
anillo en el anular izqu'erdo de su esposa, y el sacerdote en el
mismo dedo de la derecha del esposo; en el Manual Toledano
principia el sacerdote por imponer un anille en el dedo anular del
-esposo y le entrega luego el otro para que t coloque en la diestra
de la esposa.

Por ultimo, en la celebracién de los Reales desposorios de la In-
fanta Dofia Isabel Alfonsa con el Conde de Zamoyski, se bendi-
Jeron separadamentc las arras y los amllos luego ambos simbolos
e segil el anifio dei esposo,
que Su [Eminencia puso en el anular de la mano derecha de!l mismeo,
bendiciendo otra vez el anillo destinado a la esposa, que entregd
al Conde para que se lo pusiera en el anular de la mano derecha.
-En nuestro tiempo, el anillo esponsalicio y las arras del mismo. ca-
ricter han desaparecido. Al pedir a la novia, suele regalarse una
_pulsera, y aquélla, a veces, envia al novio una sortija, pero ésta
-ha perdido 1a funcién tradicional. :

(%)
[&]
3
Ao
3
[
¢
<
k,<4
o)
r
¢
=
cr
jl
E.
<
o
=
&,
5
=]
=
Y



915 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

LLAS ARRAS

Ya se comprenderd que no vamos a entrar en el laberinto juri-
dico formado por los elementos y restos de la dote visigética, las
-donaciones propter nuptias, las garantias o cldusulas penales y
los sistemas de contratac'én romano y germénico, cuyo estudio se
impone a quien quiera orientarse en la investigacion de las arras
castellanas.

Nos limitaremos a dar algunas indicaciones sobre las monedas
benditas por el sacerdote que figuran en el Ritual muzérabe, tan
conoc'do en este punto por todos los espaiioles.

La primera de las tres formas del matrimonio judio, o mejor
dicho, de las maneras de adquirir una mujer (pecunia, coitus, con-
tractus), requeria, sobre todo entre gente iietrada, el empleo de
una moneda pruta o peruta, cuya entrega acompaiiaba el marido
con palabras que indicasen €l lazo contraido; por ejemplo: serds
mia, me estds reservada, eres mi esposa, u otras semejantes. Aparte
de la barra de cobre del rito de la coemptio, encontramos entre
los romanos los tres ases que la mujer llevaba al mar‘do: uno en
la mano, otro en el pie y otro en una bolsa, y también las piezas
de oro que el marido entregaba sobre un plato a su mujer después
de la conduccién al hogar doméstico, como pretium virginitatis (1).
Con estos precedentes y el ya discutido més arriba de la compra
al mundoaldo de la mujer, en los pueblos germanicos, no nos ex-
trafiar4 tanto la costumbre franca, acreditada por la ley y férmu-
las sélicas, de entregar en el acto matrimonial, por una viuda, tres
sueldos y un denario, y por una virgen, un sueldo y un dinero,
de dénde la frase solido et denario sponsare (casarse por el sueldo
y el denario). Ahora bien, de multitud de pasajes de la Ley Sdlica
se deduce que el sueldo de oro romano equivalia a 4o dineros de
plata, pero entre los R'puarios se admitia el cambio de un sueldo
por doce dineros (pro solido duodecim denarios), y esta costumbre
se generalizd en tiempo de los Carolingios, que eran francos ri-

(1) San también de tencrse en cuenta las influencias de !a ant'gua legis-

lacién babilénica y del Cédigo de Hammurabi en el derecho provincial de’’
Imperio.



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 919

puarios, segun lo atestiguan las Capitulares de fines del siglo VIIi
y princip‘os del siguiente. El sueldo, sin embargo, era una mone-
da de cuenta, no existia en realidad, y de aqui el constante em-
pleo de los 13 dineros para pagar un sélido y un denario.

¢ Cémo pasé este rito a las monarquias de la reconquista? No
podemos hacer mucho hincapié en la ya citada ley de Recesvinto,
que ordenaba no se celebrase matrimonio s'n dote, porque en el
liber ordinum de la iglesia visigbtica v muzérabe no figuran las
monedas al lado de los anillos, bajo la ribrica ordo arrarum. Acaso
la influencia francesa, que, a partir de Carlomagno, es tan evi-
dente, explique la aparicion del rito en la monarqu’a leonesa (1). No
creo, sin embargo, que la entrega de las trece monedas haya sig-
nificado la constitucién de una dote real y efectiva, como en aigu-
nas diéces’s francesas, ni que tuvieran la funcién de garantia,
como en las aldeas de Mecklemburgo, donde se rompia con los
dientes la presa metalica, entregando los trozos a los prometidos,
o en los festines de petic'én de la zona del Jura, en que el novio
pasaba a la novia un plato con monedas de oro o plata, que ¢lla
recogia para perfeccionar el compromiso. En [Espafia, los Ritua-
les consignan expresamente, después de indicar que el sacerdote
debe dar las arras al esposo, y la esposa debe colocar las manos.
para ampararlas, las frases: «Esposa, estas arras vos dono, en
sefial de matrimonio, assi como manda la yglesia de Roman
(M. Hispalense). 'E! Manual Valentino de 1514, que regula la
bendicién de dos anillos, a los cuales llama arras, nada dice de
las monedas; el de 1746 se refiere a la bendicién de un anillo y
no habla de las arras. [En cambio, e! Salmantino de 1532 ordena
que se pongan sobre el libro trece dineros y un 6bolo; esto es,
una moneda que tenga el signo de la cruz, u otra cualquiera, si
no ia tuvieran los desposados, y trae una férmula que recuerda a

(1) No me atrevo a explicar estas innovaciones por «el hecho capitalisimo
del afrancesamiento de la corte de Alfonso VI, con sus dos yernos borgofiones
y la turba de monjes de Cluny levantados a las primsras cdtedras €p’scopales
y a las mas pinglies abadfas de Cast'lla, de Portugal y de Leén» (M. Pclavo.
1I. de la poesta castellana, I, 134), porque €l camb’o de rito entonces llevado
a cabo debfa tender a dejar en la sombra las ce'emon’as regionales, y las
trece monedas, como 'os dos anillos, nos separan del Ritual romano, que sélo
admite un anillo bendecido y entregado por el sacerdgte a! novie para que
se lo ponga a la esposa.



92qQ FORMAS. ¥ RITOS MATRIMONIALES‘.

las francesas (1): «Esposa, contigo me.desposo y estas arras te
dono y con mi cuerpo te honoro...n. Para el Manual Toleda-
no (1680), las arras suelen ser trece monedas, y la férmula: «Es-
posa, este anillo y arras os doy en sefial de matrimonio», a {o que
responde la novia: Ego recipio.

Las piezas de moneda hoy dia son ordinariamente las de cursg
forzoso, pero en otros tiempos habia dineros para casarse, con le-
yendas y emblemas adecuados. Como el Ritual romano, que sélo
bendice un anillo, estd vigente en Francia, los obispos han tenidg
que colmar la laguna en las d'écesis donde la costumbre de la
trecena estaba muy arraigada, con la publicaciédn de suplementos,
que se mantienen en la linea de nuesiro Ritual mozirabe. En al-
gunas diécesis se recomendd a los parrocos que no permitieran de
ningun modo que en la iglesia se diese algo a la esposa, ni por el
esposo, ni por los parientes o amigos, antes o después de contraer
matrimonio.

EL OSCULO

No es facil precisar de donde ha venido la costumbre de cerrar
con un beso los desposorios. Parece que entre los antiguos roma-
nos no se besaba a la prometida, y la afirmacién hecha por Quinti-
{iano de que no bastaba el ésculo para demostrar que un impuber
era marido de la besada, nos prueba que, en la vda ordinaria, se
reputaba el beso como un atentado a la castidad y como una quie-
bra del pudor femenino. Sin embargo, en las regones mas remotas
del Imperio Romano, en Oriente v Occidente, aparecen ritos y
preceptos que confieren al ésculo un excepcional vaior, ya que
sirve no s6lo para confirmar los esponsales, sino que transforma
a la esposa en cuasi-mujer. Poco de extrafio tiene el rito en Orien-
te, donde los precedentes babilénicos, biblicos y talmudicos habian
de reflejarse en el pensamiento cristiano. Para éste nada habia
méas comin y santo que el ésculo, segiin Mazochio (1), y en las
oraciones, como en la sagrada sinaxis, y en el saludo corriente
figuraba como prueba de mutuo amor y fidelidad. Al texto del

(1) V., por ejemplo, la de Paris, con referencia al anillo: «De isto anulo

te sponso, et isto auro te honoro, ct de ista dole fe doto.»
(1) Woc. cit. Diat. price.



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 921

‘Génes's: (XXIX-11), que cuenta el idilico encuentro de Jacob y
Raquel, se afiaden multiples pasajes de San Pablo y el final de
la primer epistola de San Pedio, que recomiendan el saludo por el
santo beso. Pero al mismo tiempo hallamos la costumbre en ef
centro de la Bética. Precisamente la Constitucién de Constantino
que dispusc que la prometida, caso de haber intervenido ésculo,
retuviera, por muerte del novio, la mitad de las donaciones que
antes de las nupcias hubiera recibido, va dirigida a Tiberiano, vi-
cario de las [Espafias, y, segtn los estudios modernos (1), recibié
la inspiracién semitica del Cédigo de Hammurabi y del derecho
provincial sirio-romano. Asi se explica que ¢! canon 54 del Con-
cilio de Iliberis v el ¢8 del Trulano califiquen de crimen grave
la ruptura. de los esponsales contraidos en.esta forma, como si se
tratase de un verdadero adulterio.

La ley romana de los visigodos y los epitomes sobre ella for-
mados conservan la Constitucién de Constantino, v en atenciéni a
que el 6sculo es un verdadero titulo adquisitivo, concluyen en
Francia por hacer sinénimos iitulus osculi e instrumento publico
de donacidn, y por dar al verbo osclare la significacién de dotar..
La sobrevivencia de aquel precepto o de algo semejante en nuestra
legislacién, no se discute, v de eilo da clara muestra una de las
fazaiias recogidas en el Fuero Viejo, que pone al mismo tiempo de
relieve el pudor y el orgullo de una rica hembra castellana :

Esta es fazaila de Castiella : Que Doiia Elvira, sobrina del ar-
cediano D. Mateo de Burgos, e fija de Ferran Rodrigues de Vi-
llarmentero, era desposada con un cavallero e didle el cavallero
en desposorio pafios, e cinteras, e una mula ensillada de duefia,
¢ partidse el casamiento € non casaron en uno; ¢ ¢l cavallero de-
mandé a la duefia quel diese suas cinteras e todas las otras cosas
que le dié en desposorio, quc non av e porque ge lo dar; e vinie-
ron ante D. Diego Lépez de Faro que era Adelantado de Castiella,
é dijieron suas racones antel cavallero, e suo Tio el Arcediano,
que era ragonador por la duefia; e judgé D. Diego, que si la
-duefia otorgaba que avia besado y abracado al cavallero, después
que se juraron, que fuese todo sua de la duefia quantol avia dado

(1) Koschaker-Zur Gesch. der arrha spons. (En la revista de Savigny.
Parte rominica. XXX111-383.)



922 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

en desposorio, e si la duefia non otorgaba que non avie abragado,
nin besado al cavallero, después que fueron desposados en uno,
que diese todo lo que resciviera; e la duefia non quiso otorgar
que la avia abracado nin besado, e diol todo lo que avia dado
(L. 5., Tit. I, 1. 4.%).

‘En los Rituales citados podemos seguir la desaparic’'én de esta
costumbre. Uno de los manuscritos de Santo Domingo de Silos,
después de la entrega de los anillos, preceptiia que la mujer dé al
marido el ésculo de paz que es un verdadero testimonio. IEn los de-
més, s6lo queda la dacién de paz, en la misa nupcial : segin el
Hispalense, después del agnus y conforme a la prescripcién det
Papa Inocencio; seglin el Salmanticense, el ministro que ha re-
cibido la paz del oficiante la da al esposo y éste a su esposa, y se-
gun el Matritense, se concede a ambos la osculacién del manipulo
y la paz conforme a la costumbre espafiola (more hispano). Esta
frase puede contraponerse a los usos de las diécesis de Rennes,
Evreux, Paris y York, en donde el esposo se acercaba al celebran-
te, recibia el beso de paz de él y besaba luego a la esposa.

La Igles’a latina abandoné, pues, muy pronto, los esponsa-
las solemnes con invocaciones adecuadas, 4sculo y arras. En la
Decretal del Papa Benedicto, de autenticidad sospechosa, recogi-
da por Graciano (1), ya se afirma terminantemente que el dsculo
no engendra parentesco, porque no implica sanguinis conmixtio-
nem. Poco antes del Conc'lio de Trento, el dsculo era en Italia
una ceremonia que se unia a las palabras de presente, aun en los
matrimonios celebrados ante Notario. Pero, después de aquél, la
oposicién de la Iglesia a tales manifestaciones, que provocaban la
risa y la irreverencia de los asistentes, se hizo mas enérg'ca, im-
poniendo los sinodos multas o advirtiendo que, aunque mediaran
promesa, fe, juramento y ésculo, los matrimonios serian nulos
si no se observaba lo dispuesto en el Decreto Taultri.

Para nuestro Covarrubias, los esponsales real y verbalmente
de futuro no se transforman en matrimonio por los abrazos, besos

(1) Tit. XXVIL G. 2.°, C. 18.



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 623

o donaciones, a menos que no se desprenda de tales actos un con-
sentimiento conyugal, y si se trata de esponsales juridicamente de
futuro, verbalmente de presente, la transformacién sélo tenia lu-
gar cuando los indicados signos intervinieran después de llegar a
la edad exigida para celebrar matrimonio.

EL VELO Y EL YUGO

Tampoco se ha podido poner en claro el origen de esta cere-
monia, que ne sblo ha dado su nombre al matrimonio (nubere-nup-
tias, jugalis-conjugals), sino que ha sido casi elevada a la catego-
ria de elemento caracteristico del acto solemne por la ley 47 de
Toro.

Hay quien supone que eg una transformacién del huppih ju-
dfo, especie de dosel o palio preparado en la cAmara nupcial y bajo
el cual se colocaban los esposos, pero este rito, de un subido co-
lor, es més bien el precedente de la bendicién del lecho. Buena
prueba de ello es el rito visigdtico, que conserva la aspersién de sal
y las bendiciones de la cdmara y lecho nupc’al con separacién com-
pleta de la velacién propiamente dicha que tiene lugar antes del
missa acta est.

Por eso nos inclinamos a ver en la ceremonia una supervivencia
de la costumbre uriental de velarse las mujeres para hablar a los
hombres, recordada por el pasaje del Génesis (XXIV-63), con re-
ferencia a la primera entrevista de Rebeca e Isaac, o acaso un pro-
ducto de la adecuacién del velo que llevaba la mujer casada en
Roma (flammeum nuptiale) a la idea de modestia y recato que tan
grata habia de ser a los Padres de la Iglesia. San Ambrosio men-
ciona el rito como fundamental en el matrimonio cristiano, santi-
ficado por el velo sacerdotal y la bendic'én ; el Papa Siricio, en una
carta a Himerio, obispo de Tarragona, lo Ilama velacién con-
yugal, y el Papa Nicolds I, en la citada epistola a los bulgaros,
afade que quien pasa a segundas nupcias no recibe el velo celeste.

Sin embargo, no coincide con este pensamiento, el pallivm de
algunas dibces’s francesas, especie de manta o cubierta que se
extendia sobre los esposos prosternados, después del Sanctus, y
cuyas esquinas eran sostenidas por cuatro hombres. Todavia se



‘924 FORMAS, Y RITOS MATRIMONIALES

.aleja més de las ideas de pureza y castidad, la legitimacién de los
hijos habidos por los que se casan, mediante colocacidén bajo el
palio, ceremonia frecuente en el Norte de Francia y en Ingla-
-terra.

Los Rituales espaioles a que venimos refiriéndonos recogen en
la misa nupcial la velacién, que tiene lugar: antes de despedir al
didcono, con pafio o lienzo, y puesto encima el yugo blanco y gra-
na (Santo Domingo de Silos); «al¢ando ¢l Corpus Christi, cubran
los nov.os con un velo, al novio por el cuello y a la novia por cima
de la cabecan (Hispalense); después de la comunidn, el sacerdote
lcs ha de velar (velet ipsoS) al vardn por el hombro y a la mujer
sobre la cabeza (Valentino, 1514); después de comulgar los es-
posos, con velo de seda (Valentino, 1746); después del Prefacio,
con un lienzo y con un cingulo bendito que ha de abarcar a la
mujer y terminar en log hombros del esposo (Salmanticence, 1532) ;
-una vez dicho el pater noster, con velo blanco y purpura, si cémo-
damente se puede hacer, pero advirt’endo que hay costumbre dt
poner un wvugo sobre los hombros de ambos (Toledano, 1680), v
-del mismo modo el Matritense de 188s5.

El problema de las velaciones adquirié un caracter eminen-
temente juridico con la promulgacién de la ley 47 de Toro, a cuyo
tenor «el fijo o fija casado e velado sea habido por emancipado en
todas lag cosas para siempre», Gregorio Lépez, recogiendo el dicho
de un hombre docto, afirmaba que la palabra velado era un sem:-
llero de pleitos, pero Gonzalez Téllez y Llamas y Molina parecen
‘interpretarla en el sentido de rccibir la bendicién del sacerdote al
tiempo de celebrar el matrimonio. Mas como este criterio enredaba
de nuevo la disputa con la grave cuestién de la bend'cién de las
segundas nupcias, Llamas concluye por equiparar la frase con la
de celebracién in facie Ecclesie, o matrimonio no clandestino.

En el ya citado «Ceremonial Eclesidsticon se incluye bajo la
ribrica «Velaciones», la bendicién de las arras y de los anillos, y
-en la «Santa Misa» se anota que «poco antes de la oracién domi-
nical se pone a los augustos contrayentes el velo y el yugo con-
yugal». Una de las preces hace pensar en la afirmacién de algu-
nos autores que ven en el velo la representac’dn del lecho conyu-
gal: la frase uni thoro juncta, contactus illicilos fugiat, que el



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES q25.

texto castellano atenia (1), no tan cruda como la del ritual visigé-
t.co ita Sibi conjugale debitum reddant, se encuentra ya en el Ma-
nual Hispalense de 1494 (¥ en los antiguos sacramentarios leonino
y gelasiano), que concluye igualmente pidiendo la fecundidad
para la mujer y que ambos cényuges vean los hijos de sus hijos
hasta la cuarta generaciéon. Después de la lectura de tan castas
y poéticas invocaciones, con dificultad se explica ¢cé6mo ha desapa-
recido la ceremonia en el Ritual romano y, lo que es més grave,
¢6mo la Sagrada Congregacién de Ritos, preguntada si podia ser
incluida entre las costumbres francesas laudables, aprobadas por
e, Concilio de Trento, contesté en 7 de Septiembre de 1850 nega-
tivamente y la consider6 incluida en la reprobacién decretada en 29
-de Febrero de 1606 (2).

E!l empleo de los colores grana y blanco del yugo (facto (e
coccino et albo), como dicen los libros de Santo Domingo de
Silos, o del velo candido vel (?) purpureo, como indica el Missale...
ecclesie Toletane de 1550, nos lleva por una ind'cacién expresa
de éste ultimo, a un texto de San Is'doro (3), que simboliza cen
la blancura una vida casta y con la purpura la sangre transmitida
a las generaciones futuras.

LA DACION DE MANOS

Es natural que esta ceremonia, o mejor dicho este movimiento
instintivo que sirve en casi todos los pueblos para cerrar un con-
trato y que en el Libro de Toblas (VII-15) aparece como un rito
empleado por Raquel para casar a su hija Sara con el joven To-
bias, una vez reforzado por los precedentes griegos y romanos,
haya influido en la liturgia catdlica de la Edad Media.

San Gregorio Nacianceno, excusidndose en una carta por no
poder asisilr a una buda, aflade: estaré presente con el aima y
la voluntad, celebraré la fiesta y pensaré que uno las diestras ju-
veniles. Para Tertuliano implica la dacién del ésculo y de las ma-
nos una resignacién del pudor, y en un texto de San Agustin, que

s

nos han conservado las Decretales de Gregorio IX, se declara que

(1) «y que unida solamente a su marido, huya de todo contacto iliciton,
pag. 30, segunda columna,

(2) Manuae tol. juris can. Craisson. 11I, 4169.

3) De ecclesiast. offic., Il-1q.



926 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

aun cuando no se apriete la mano, existe ¢l consent'miento si con
el corazdn y la boca se expresa la voluntad de casarse y la entrega
mutua de los cényuges.

Durante la Edad Media parece que el estrecharse las manos
podia usarse lo mismo para celebrar esponsales que para contraer
matrimonio, particularidad que no ha de extrafiarnos una vez vis-
tas las dificuitades que presenta la separacidn neta de aquéllos y
éste.

De todos modos, la junctio manuum equivale a una prestacidn
de fe o consentimiento. De aqui las frases fides dala, y la impor-
tancia de la dacién de manos ante la puerta de la iglesia (1), o la
unién dextrarum hecha por el sacerdote, con variantes sin impor-
tancia en los rituales de Francia, Alemania e Inglaterra. Hand-
Jasted personnes (los que se han dado la mano) equivale a cén-
yuges. ,

IEn los libros de Santo Domingo de Silos, encontramos la en-
trega de la esposa al varén hecha por el mismo sacerdote, pero no
la unién de las diestras. EI H'spalense, después de la bendicién y
entrega de las arras, dice asi: «E mande el sacerdote al esposo
que la tome por la mano a la esposa y vdyanse para el altar y oigan
su misa.n El Valentino de 1514 preceptia con frase ambigua que
les coja el sacerdote las manos (manibus corum acceptis) antes de
la manifestacién del consentimiento; en cambio, el Valentino de
1746 aplaza para después de haberlo manifestado la intimacién de
jugere dextoras. E! Salmanticense ordena al sacerdote que re-
ciba las manos juntas de los dos para hacer las preguntas. En el
Toledano de 1680, el sacerdote pone la mano derecha del esposo
sobre la diestra de la esposa para declarar solemnemente que los
desposa. IEl Ceremonial Eclesiastico citado dice después de las
interrogaciones : «Aqui se dan los augustos contrayentes la mano
derecha...»

En el Codex de D. Alfonso Carrillo de Albornoz (1500), la
bendicién de los anillos y de las arras tiene lugar ad ostium cc-
olesiee y al entrar en el templo el esposo lleva de la mano a la es-
posa.

Las variantes de los misales y libros espafioles se explican te-

(1) Ante ostium, vad januas», in porta ecclesiae, ad valvas, dicen los rituales
y pontificales.



FORMAS ¥ RITOS MATRIMONIALES 927

niendo en cuenta que hay dos momentos fundamentales en que la
ceremonia puede ser intercalada: 1.° Cuando el sacerdote confir-
ma el matrimonio, antes de bendecir los anilios; 2.° Después de
bendecidos los anillos y las arras, y al adelantarse hacia el altar
para oir la misa nupcial. IEs natural que el Hispalense, que no
contiene férmula de conjuncidn, coloque la dacién de manos (1) en
el momento de hacer a la mujer la iinica pregunta: «Vos, Fulana,
¢ otorgades vos por mujer y esposa de Fulano?...» Lo mismo el
Valentino de 1514, en donde el sacerdote coge las manos aun para
recibir el consentimiento del procurador del novio. En el Salman-
ticense se procede del mismo modo, porque, si b'en consigna ya la
férmula «Ego ex parte Dei omnipotentis... vos sponso», no la repu-
ta como substancial y deja al sacerdote en libertad de decirla o no.
Por el contrario, en el Manual Valentino de 1746, que no cont’e-
ne interrogaciones (1), sino declaraciones de los cényuges, el sa-
cerdote les manda jungere dextras, para decir: «Ego conjungo vos
in matrimonium.» Y en forma andloga, el R'tual Toledano, des-
pués de las tres preguntas, y ¢l Ceremonial aludido.

Como el Codex de Albornoz empieza por la bendic’édn de los
anillos, nada ordena sobre la dacién de manos hasta que todos
entran en la iglesia. El Manual Toledano también indica que el
sacerdote debe coger la mano derecha de ambos cényuges para
introducirlos en la iglesia, y en el Ceremonial «hace Su Emma. la
accién como de tocarlosn y cam'na delante de ellos. Este ultimo
tito carece de la solemnidad y del significado de la junctio dextro-
rum, hoy consagrada por el ritual romano y el muzdrabe.

OTROS RITOS

pan v del vino, as! como la de la cdmnara y iecho, que hemos en-
contrado en el ritual vis.gético. Alguna vez hubieron de sujetarse
nuestros monarcas a las costumbres alemanas, que llegaban ¢n
estos particulares a un realismo incomprensible para los espafioles
de todos los tiempos.

(1) Después de amonestar a los presentes para que digan si saben «algin
caso porque este matrimonio no deva ser fechon, prosigue: «E si no fucse
fallado contrario, témeles las manos...»

(1) «Yo N. recibo en legitima mujer mfa a vos...n



925 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

' “More teutdnico se exig’a a los desposados que, en presencia
‘de los testigos, y a veces después de quitarse los vestidos, ocupa-
ran el lecho corriendo las colchas, y hasta se cuenta de uno de
nuestros embajadores, representante de una real persona, que no
llevaba la ropa interior tan cuidada como las circunstancias lo
exigian en el momento de celebrarse el matrimonio por poder.

I[Eneas Silvius nos cuenta, en su vida y hazafias de Federi-
co 111, que, cuando se casé éste con Leonor de Portugal, ambos.
se acostaron vestidos en presencia del Rey Alfonso y de los gran-
des, sobre un lecho preparado, segiin era costumbre entre los ale--
manes; pero las mujeres espafiolas que asistian al especticulo,
en cuanto vieron correr la colcha, tomando la ceosa por lo serio,
protestaron indignadas, y d'jeron que el rey no debia permitirlo;
‘lo cual, anade el historiador, fué motivo de risa y algazara.

’ JERONIMO GONZALEZ.

A "

& - 0

BANCO ESPANOL DE CREDITO

Cepital: 50.000.000 de pesetas
Domicilio social: Alcala, 14, Madrid
CAJA DE AHORROS

Intereses que se abonan: 4 por 100. Libretas, mdximum 10.000 pe-
selus. Cajus abiertas los dias lauborables de 10 a 2

Sucurcales en Espafia y Maxruecos
Corresponsales en las principales ciudades del mundo
Ejecucién de toda clase de operaciones de Banca y Bolsa
Cuentas corrientes a la vista con un inlerés anual de 2 y medio por 100

CONSICNACIONES A VENCIMIENTO FUO

Unmes...cviievinnnnnsnsnnas 3 For 100
Tres MeSES.ueevserenensnensss 3 Y porioo
Seis MESES.evuvennrorneoncanss 4 por 100
UnNano...voveeveecasessessse 4 o pOrioo

El Banco Fapafiol de Crédito rone a disposicién del piblico. para la con-

servacion de vaiores, documen.tos. joyas, «b elos preciesos, etc., un departamenio

de CaJas DE ALQUIIFR con todas las ceguridades que la experiencia aconseja Este

depariamento cstd abieito 1odos los dius luborubles detde las 8 a las 14 y desde
las 16 a las 21 horas. Horse de Cejz: dejoa 14,

Para cuventas corrientes de 10a 14ydei6a (7.

<G v




