
EFECTOS DE LA RENUNCIA DE GANANCIALES 

·herederos, danse simultáneamente, o subsiguiendo sin solución de 
continuidad, la segunda a la primera, dentro del correspond.ente 
'orden de llamamientos mO"Ttis-ctmsa, cual si de la prescripción ex 

· tintiva y adquisitiva se tratase, que marchan aparejadas en acción 
y reacc:ón mutuas. 

MANUEL LEZÓN. 

Formas y ritos matrimoniales !l) 

VH 

USOS \' RITOS 

Si exami!lamos e: ceremonial eclesiást=co para la celebración 
.de desposonos y velaciones, encontramos espiritualizados por la 
liturgia varios usos populares d!e gran significación en otro t'em­
'po, pero qut- ·en la ·a¡;:tualidad han perdido toda valoración :jurídi­
•ca, v a los cuales vamos a dedicar un breve recuerdo. 

EL ANILLO 

De remotos orfgencs semíticos, aunque desconocido para el 
Talmud y los libros rabínico.s más antiguos, el anillo, nupcial o 
·esponsalicio, ha ocupado un lugar preeminente en el rito y litera­

. tura matrimonial (2). A medida que el arca'co conj1¿gium, verda-
dera compra de la mujer, se fué descomponiendo en dos actos: los 
sponsalia y la mancipatio, los romanos, como los griegos, intro­
dujeron, a imitación de lo que los fenicios practicaban en la com­
praventa, la dación de arras, y con tal carácter el t:>sposo remitía 
a la esposa el annulus sponsalitius, llamado también p·ronubus 
genialis, qu~ simbolizaba en su inint~rrumpida línea la fe cons­
t..'lnte. Plauto, en su Soldado fanfarrón, tiende un lazo a Pyrgopo­
Iinices con ~J envío de un anillo que embellecía la mano de una 

(1) Conclusión. Véanse los núm€1"os 56, 57 y 59· 
(2) Véase la bibliografía en Chenon. uRecherches historiquesn, en aa Re­

-vue lzistorique de droit, XXXVI, pág .. 574· y el Con tributo alZa sto1'ia dellta 
4ubarrlwtio, de Brandileone. 



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 

dama enamt~rada. U na comedia de Terencio gira alrededor de un 
anillo, y Plinio el Anciano nos hace saber que el anillo era de 
hierro y no llevaba n=nguna piedra preciosa. A fines del siglo II, 
según el testimonio de Tertuliano, se usaba el anillo de oro, único 
que llevaban las desposadas. En ellos se grababan inscripciones 
adecuadas : bonam vitam, amo te, ama me, o los nombres de los 
prometidos. •En los primeros tiempos, el esposo mismo ponía el 
anillo de ah:nza en el dledo de la esposa. lEn un texto del Digesto, 
Paulo habla de un anillo enviado por el esposo a la esposa. Seco­
locaba en ei d'edo anular de la mano izquierda, o sea en el más 
próximo al meñique, y en todas las monografías se remonta esta 
costumbre a los egipcios, reproduciendo una razón dada por Apión, 
recogida por Aulo Gelio y que nos ha sido transmit=da por nuestro 
San Isidoro: abierto el cuerpo humano, se ha encontrado un nervio 
tenufsimo que, part:endo de aquel dedo, llega hasta el corazón. D~ 
aquí el nombre de digitus medicinal:'s que Macrobio nos ha c.on­
servado. ·En San Isidoro, el nerv·o se transforma en vena, y toda­
vía, en el siglo XVII, Sánchez repite la explicac.ón (1). 

Las funciones jurídicas y las aspiraciones morales condensa­
das en el anillo esponsalicio no se prestan a un riguroso aná:isis. 
Ya formaFza la unión, ya s:rve de prenda al compromiso, ya es 
un medio probatorio, ya es añadido con el carácter de arras para 

· reforzar la sponsio, ya repre~enta la fe en la observancia del acuerdo 
concluídJo, )'á sujeta a la mujer a la decisión del futuro marido. 

El Cristianismo reconoció el valor jurídico y el simbolismo 
moral del an:llo, que no sólo fué aceptado como arras esponsali­
cias, por lo cual la mujer a quien el esposo había dado un anillo 
se llamó subarrhala, sino que fué extendido como signo de amor y 
de fe a las vírgenes del Señor y a los prelados, desposados en cierto 
modo con su lgles:a. 

Con_ el r.ombre de arras se transmitió la costumbre a los ger­
manos, que, al decir de los modernos escritores alemanes, no la 
conocían, y en una de las leyes v:sigót:cas, que ya hemos citado (z), 

(1) No es cierto, como afirma Chenon (:oc. c:t. 612), que Sánchez sos­
tenga que el a·n:llo debe setr colocado en el dedo mayor. La frase in medio di­
gito alltwlari ponitur s:gnifica en med:o del dedo, circa medium digito, como 

, dice el Manual Salmanticense del aiio 1532· 
(2) L. 3, tít. J, l!b. 3.0, del For .. Jud. 



FO!UfAS Y R·ITOS MATRIMONIALES 

aparece el annulus pronubus arrarum nomine datus. A través de 
los prime·ros siglos de la Edad Media se perpetúa el uso del anillo 
en la Iglesia del Occ:dente, mientras que en la Iglesia de Oriente 
se introduce una modificación que más tarde encontramos en al­
gunos ritos matrimoniales: el cambio d!e los anillos entre los es­
posos (permutatio annulorum). 

La confusión que en la doctrina hemos observado entre espon­
sales, desposorios y matrimonio se refleja en el tránsito desde el 
an:llo esponsalicio al anillo nupcial de la iiturgia católica. Bran­
dilcone afirma que la ceremonia de la subarrhatio, pract:cada du­
rante la alta Edad Med:a con la desponsatio y la traditio, no corrió 
la suerte de estos actos, desaparecidos a medida que iba imponién­
dose a las concienc=as y a las leyes el reconocimiento de la perso­
nalidad de la mujer. Sobre los dos momentos que en un principio 
erar} jurídicamente ins:gnificantcs: la declaración de voluntad de 
la mujer y la subarrhatio, se concentra a'hora todo el valor jurídico, 
y de su unión resulta el matrimonio (1). lEn el s=glo X, el anillo 
nupcial se ha extendido y comienza a abandonarse el esponsalicio. 

En el 1\Iemoriale Santomm, de San Eulogio, que sufrió el 
martirio el año 859, al referirse al mátrimon=o de Aurelio con Sa­
bigothona, se habla del documento esponsalicio y de las arras 
(arrharum que pignore altcrnanti) y de la bendición sacerdotal 
acostumbrada, y con mayor claridad en los manuscritos del mo­
.nasterio de Silos, bajo la rúbr'ca Ordo arrharum, aparecen ya los 
duos annulos que caracterizan a la liturgia mozárabe. Como se 
podrá observar, sigue empleándose la palabra arras y sus deriva­
·dos, aunque no se trate ya de asegurar un compromiso, sino de 
poner en evidencia el estado matrimonial. lEn los rituales y docu­
mentos de Francia, Ital'a e Inglaterra, la palabra subarrhare se 
·refiere a una formalidad del ma1rimonio mismo, y e! papa Alejan~ 
dro 11 I, en una decretal dirigida al abad de Montecasino (que fué 
recogida en la colecc:ón de Gregorio IX), emplea la frase usubar­
f'hare ante la Iglesiau como sinónima de casarse. En todo el Oc-. 
cidente de Europa, y acaso en España (2) antes que en ningún 

(1) Saggi, pág. 427. 
(2) De los precedentPs ya citados y de la just:fi:ación que el empleo del 

an:llo rec;bía de los textos de San Isidoro, de la Lex Wisigothorum y del Fue­
ro Juzgo, podemos inferir que el annulus o la sortiia fueron el signo prop:o de 



FORMAS Y R·ITOS MATRIMONIALES 

sitio, el anillo es una prueba del matrimonio; •en las canciones 
de gesta francesas se llama a la mujer casada dame d'anel; en los 
estatutos italianos, sponsa amdata equivale a mujer verdadera; 
en Inglaterra, ringed virgin es sinónima de uxor, y de aquí la 
presunción admitida paulatinamente ·de que toda mujer que llev~­

un anillo en el dedo debe ser tenida por casada. Las cosas, sin 
embargo, no marcharon con el mismo paso en los .puebios de Oc­
cidente. En la glosa sobre el Decreto se hace constar que, según 
la opi-nión de Hugucc:o, la entrega del anillo por el esposo, lo 
mismo que la dación de arras, consúuyen una presunción de ma­
trimonio, como lo demostraba la fórmula empleada por el sacra­
-mentario Gregoriano para bendecirlos: uBenedic, Domine, has 
arrhasn. Esta oración que, por otra parle, no separa con gran ener-­
gía 'las arras esponsalicias de las matrimoniales, se encuentra ya en 
algún manuscrito del Liber ordinum de la liturgia mozárabe y vi!. 
si gótica anterior a Gregario VII. Pero en. las .Partidas se conserva 
~1 ani!!o en los desposorios ceiebrados de manera uque mues~ra el 
tiempo que es por venirn; por ejemplo, añaden, con referencia 
a'l hombre que se dirige a la mujer: uQuando le mete algún anillo 
en el dedo, dic:endo así : Y o te doy este anillo, en señal de que 
casaré contigon (1). De ahí que los intérpretes indicasen que la 
sola inmisión del anillo nada significa, si de las palabras prece~ 
dentes o subsigu=entes no apareciera la voluntad de contraer ma­
trimonio o esponsales. Y, además, los canonistas atend:ían al mo­
mento en que se entregaba el anillo, a la costumbre local y a la 
persona que ·le imponía. 

No podemos detenernos a enumerar las variantes de la cerem~ ,,.,... 
nia nupcial que se observan entre los diversós rituales de la !Edad 
Media, en lo atinente a la bendición del anillo o anillos: en unas 
diócesis se exigía que fuera uno sencillo y de plata ; en otras se 
empleaba de oro ; la bendición se lhacía antes o después d:e prestar 

1 

Uos esponsales per -verba de prresenti, y ·que 'las 'Palabras a~mulo desponsare 
tendrían en nuestra patria el valor extraurdinario que les atribulan los pueblos 
sujetos al derecho io~gobardo (Brandileone, op. cit., pág. 250). Nuestf"o Co­
varrubias arurma que se entregaba el anillo en prenda de matrimon:o con­
-traído, como Jas arras suelen ser entregadas en pre-nda de la venta celebra­
da {op cit., p. Il, cap. IV, núm. 4). El .paralelo no está a :la a-ltura del autor .. 

(1) IL. 2.• Tit. 1 de !la tP. 4·" 



FORlHAS Y R!:TOS MATRIMONIALES 

~1 consentimiento e :ba precedida o seguida de una oración. En el 
Manual Salmantino, anterior al Concilio de Trento, ya aparece 
separada la bendición de los dos anillos, de la bendic:ón de las 
arras propiamente dichas, si b:en d:espués se añade una bendición 

--coriuín super utrumque. 'En cuanto a la imposición del anillo, las 
prácticas ·también eran muy variadas : por regla general, el esposo 

.mcibía el único anillo de manos del sacerdote y lo aplicaba suce­
sivamente-a los. dedos pulgar, índice y mayor (donde lo dejaba) 

-de la mano derecha de la mujer, y en algunos sit:os lo colocaba en 
la izquierda, a d:iferencw de lo que sucedía al consagrar a un obis­

. po, que lo 'lleva en la mano derecha; en prueba de íntegra y plen~ 
!castidad. En el' Ritual romano el esposo lo coloca sencillamente e'n 
el anular de la mano izquierda de su esposa. Y en muy pocos era 
el mismo sacerdote quien lo ponía a la esposa .en el dedo anular 
'izquierdo o en otro, según la costumbre o el uso de la familia.· · 

En España, unos Rituales ordenan se coloque por el esposo <rl 
suyo, en el índice de la mano dlerecha de la esposa, y por ésta se 
ponga al esposo in extrem·um dex'tri (meñique) ; otros, en el anu­
lar de la mano izquierda de la esposa y der esposo o en el anular 

, de la derecha ; algun·os siguen al Ritual romano y emplean üm 
·solo anillo; el Salmantino de ISJ2 manda que el esposo ponga el 
anillo en el anular izqu'erdo de su espos~, y el sacerdote en el 
mismo dedo d:e la derecha del esposo ; en el Manual Toledano· 
principia el sacerdote por imponer un anilh? en el dedo anular del 

.esposo y le entrega luego el otro para que 1,1 coloque en la diestra 
de la· esposa. 

Por último, en la celebración de los Reales desposorios de la In­
fanta Doña Isabel Alfonsa con el Conde de Zamoyski, se bendi­
jeron separadamente las arras y los anillos, luego ambos símbolos 
~onjuntamente, y en següida, ·inC~ividuaiuzenre, ei aniiio dei esposo, 
que Su JEm¡nencia puso en el anular de la mano derecha del mism0, 
bendiciendo. otra vez el a!'lillo desfnado a la esposa, que entregó 
al Conde para que se lo pusiera en el anular de la mano derecha. 

·En nuestro t:empo, el anillo esponsalicio y las arras del mismo. ca­
rácter han desaparecido. Al pedir a !a novia, suele regalarse una 
pulsera, y aquélla, a veces, envía al novio una sortija, pero ésta 

. ha perdid:o ·ta función tradicional. 



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 

LAS ARRAS 

Ya se comprenderá que no vamos a entrar en el laberinto jurf­
dico formado por los elementos y restos de la dote visigótica, las 

-donaciones propter nuptias, las garantías o cláusulas penales y 
los sistemas de contratac"ón romano y gerínán!co, cuyo estudio se 
impone a quien quiera orientarse en la investigación de las arras 
castellanas. 

Nos limitaremos a dar algunas indicaciones sobre las monedas 
benditas por el sacerdote que figuran en el Ritual muzárabe, tan 
conoc·do en este punto por tod:Os los españoles. 

La primera de las tres formas del matrimonio judío, o mejor 
dicho, de las maneras de adquirir una mujer (pecunia, coitus, con­
tractus), requería, sobre todo entre gente i:etrada, el empleo de 
una moneda pruta o penda, cuya entrega acompaiiaba el mar:do 
con palabras que indicasen el lazo contraído; por ejemplo: serás 
mía, me estás reservada, eres mi esposa, u otras semejantes. A parte 
de la barra d:e cobre del rito de la coemptio, encontramos entre 
-los romanos los tres ases que la mujer llevaba al mar'do: uno en 
la mano, otro en el pie y otro en una bolsa, y también las piezas 
de oro que el marido entregaba sobre un plato a su mujer después 
de la conducción al ·hogar doméstico, como pretium virginitatis (1). 
Con estos precedentes y el ya discutido más arriba de la compra 
al mundoaldo de la mujer, en los pueblos germán:cos, no nos ex­
trañará tant·o la costumbre franca, acred:tada por la ley y fórmu­
:tas sálicas, de entregar en el acto matrimonial, por una viuda, tres 
sueldos y un denario, y por una virgen, un sueldo y un dinero, 
de dónde la frase solido ol denario sponsare (casarse por el sueldo 
y el denario). Ahora bien, de multitud de pasajes de la Ley Sálica 
se deduce que el sueld:o de oro romano equivalía a 40 dineros de 
plata, pero entre los R'puarios se admitía el cambio de un sueldo 
por doce dineros (pro solido duodecim denarios), y esta costumbre 
se genera-lizó en tiempo de los Carolingios, que eran francos ri-

(1) San también de tenerse en cuenta !as influ'en:ias de !a ant"gua !cgis. 
ladón babilónica y del Código de .Hammurabi en el .derecho provindal ele!" 
Imperio. 



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 

puarías, según Jo atestiguan las Capitulares de fines del siglo VIIÍ 
y princip:os del siguiente. El sueldo, sin embargo, era una mone­
da die cuenta, no existía en realidad, y de aquí el constante em­
pleo de Jos 13 dineros para pagar un sólido y un denario. 

¿Cómo pasó este rito a las monarquías de la reconquista? No 
pode.mos hacer mucho hincap:é en la ya citada ley de Recesvinto_, 
que ordenaba no se celebrase matrimonio s· n dote, porque en el 
líber ordin-um de la iglesia visigótica y muzárabe no figuran las 
monedas al lado de Jos anillos, bajo la rúbrica ordo arramm. Acaso 
la inAuencia francesa, que, a partir d:e Carlomagno, es tan evi­
dente, explique la aparición dei rito en la monarqu:a leonesa (r). No 
creo, sin embargo, que la entrega de las trece monedas haya sig­
nificado la .constitución de una dote real y efectiva, como en a:gu­
nas d;óce?:S fmncesas, ni que tuvieran la función de gamntía, 
·como en las aldeas de Mecklemburgo, donde se rompía con los 
dientes la presa metálica, entregando los trozos a los prometidos, 
o en los festines de petic"ón dJe la zona del Jura, en que el novio 
pasaba a la novia un plato con monedas de oro o plata, que ella 
recogía. para perfeccionar el compro~iso. En !Espaí'ía, los Ritua­
lles consignan expresamente, después de indicar que el sacerdote 
debe dar las arras al esposo, y la esposa debe colocar las manos. 
para ampararlas, las fra~es: u•Esposa, estas arras vos dono, en 
señal de matrimonio, assí como manda la yglesia de Roma" 
(M. Hispalense). •El l'vlanual Valentino de 1514, que regula la 
bendic:ón de dos anillos, a Jos cuales llama arras, nada dice de 
·ias monedas; el de 1¡46 se refiere a la bendición de un anillo y 
no habla de las arras. lEn cambio, el Salmantino de 1532 ordena 
que se pongan sobre el libro trece dineros y un óbolo; esto es, 
una moneda que tenga el signo de la cruz! u otra nralquiern, si 
no ia tuvieran Jos desposados, y trae una fórmula que recuerda a 

(r) No me atnvo a explicar estas :nnovaciones por t<el hecho capitalísimo 
del afrancesamiento de la corte de A:fonso Vl, con sus dos yernos borgoñones 
y la turba de monjes de c:uny lPvantados a las primeras dtedras fp"~copa:es 
y n las más pingües abadlas de Cast"lla, de Portugal y de León» (M. Pe!ayo. 
JI. de la poesfa castellana, 1, 134), porque €1 camb"o de rito fntonces llevado 
a cabo debfa tender a dejar en la sombra Jas ce-,emon "as regiona:es, y las 
trec~ monedas! como ~os dos anillos, nos sEparan del R.:tua: romano, que só:o 
admite un anmo bendeci:lo y entregado por el sacerd9te al novio para que 
1e lo ponga a -la e10posa. 



92Q FORMAS, y, lUTOS l\~ATR1MON'li\LES1 

-las francesas ( 1) : ((Esposa·, contigo me, desposo y estas arras te 
doro y con mi cuerpo te honoro ... n. Para el Manual Toleda­
no _(x68o), las arras sHelcn ser trece monedas, y la fórmula: «Es­
posa, este anillo y arras os doy en señal de matr.imonion, a lo que 
responde la novia: Ego rccipio. 

-Las piezas de moneda lhoy día son ordinariamente las de cursq 
forzoso, pero en otros tiempos había dineros para casarse, con le­
yendas y emblemas adecuados. Como el Ritual romano, que sólo 
:qendice un anillo, está vigente en Francia, los obispos han tenidq 
que colmar la laguna en las d'ócesis d:onde la costumbre de la 
trecena estaba muy arraigada, con la publicación de suplementos. 
que se mantienen en la línea de nuestro Ritual mozárabe. En al­
gunas diócesis se recomendó a los párrocos que no permitieran de 
ningt'm modo que en la iglesia se diese algo a la esposa, ni por el 
esposo, ni por los par:entes o amigos, antes o despu_és de contraer 
matrimonio. 

EL ÓSCULO 

No es fácil precisar de dónde ha venido la costumbre de cerrar 
con un beso los desposorios. Parece que entre los antiguos roma­
nos no se besaba a la prometida, y la afirmación hecha por Quinti­
iliano de que no bastaba el ósculo para demostrar que un impúber. 
era marido de la besada, nos prueba que, en la v.:da ordinaria, se 
reputaba el beso como un atentado a la castidad y como una quie­
bra del pudor femenino. Sin embargo, en' las reg·ones más remotas 
del Imperio Romano, en 9riente y Occidente, aparecen ritos y 
preceptos que confieren al ósculo un excepcional va:or, ya que 
sirve no sólo para confirmar los esponsales, sino que transforma 
a la esposa en cuasi-mujer. Poco de extraño tiene el r.:_to en Orien­
te, donde los precedlentes babilónicos, bíblicos y talmúdicos habían 
de reflejarse en el pensamiento cristiano. Para éste nada había 
:más común y santo que el Ós·culo, según Mazochio (1), y en las 
oraciones, como .en la sagrada sinaxis, y en el saludo corriente 
figuraba como prueba de mutuo amor y fidelidad. A 1 texto del 

(¡') V., por ejemplo, ·la de ·París, con referencia al anillo : «De isto anulo 
te sponso, et isto aur~ te honoro, ct de ista dote te doto.n 

•(1) 1Loc. cit. Diat. pricll'. 



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 921 

·.Génes'.s· (XXIX-1 1), que cuenta el idilico encuentro de Jacob y 
Raquel; se añaden mítltiples pasajes de San Pablo y el final dt( 
la primer epístola de San Pedlro, que recomiendan el saludo por e.J 
santo beso. Pero al mismo tiempo hallamos la costumbre en e.J 
centro de la Bética. Precisamente la Constitución de Constantino 
que dispuso que la prometida, caso de haber intervenido ósculo, 
·retuv.'.era, por muerte del novio, la mitad de •]as donaciones que 
antes de las nupcias hubiera recibido, va dirigida a Tiberiano, vi­
cario de las 1Españas, y, según los estudios mod:ernos (1), recibió 
•la .inspiración semítica del Código de Hammurabi y del derecho 
.provincial sirio-romano. Así se explica que el canon 54 del Cün­
cilio de llíber;s y el g8 del Trulano califiquen de crimen grave 
·la r.uptura. de los esponsales contraídos en. esta forma, como si s,e 

tratase de un verdadero adulterio. 

La ley romana de los visigodos y los epítomes sobre ella for.­
mados conservan la ConstituCión de Constantino, y en .::tencion: a 
que el ósculo· es un verdadero título adquisitivo, concluyen e11 
Francia por hacer sinónimos titulns osculi e instrumento público 
de donación, y por dar al verbo osclare la significación de dotar •. 
La sobrev;vencia de aquel precepto o de algo semejante eri nuestra 
1egislación, no se discute, y de ello da clara muestra u na de las 
fazaí'ías recogidas en el Fuero Viejo, que pone al mismo tiempo de 
relieve el pudor y el orgullo de una rica hembra castellana: 

Esta es fazaña de Castiella: Que Doi'ía 1Elvira, sobrina del ar­
cediano D. Mateo de Burgos, e fija de Ferrán Rodrigues de Vi­
llarmentero, era desposada con un cavallero e dióle el cava!IP.ro 
en desposorio pai'íos, e cinteras, e una mula ensillada de dueña, 
e partióse el casamiento e non casaron en uno; e el cavallero de­
mandó a la dueña que! diese suas cinteras e torlAs las otras <:osns­
que le dió en desposorio, que non av e porque ge lo dar; e vin:e­
ron ante D. Diego López de Faro que era Adelantado de Castiella, 
é dijieron suas ra¡;-ones ante! cavallem, e suo Tío el Arced!ano, 
que era ra<;onador por la dueña; e jud:gó D. Diego, que si la 

·dueña otorgaba _que avía besado y abrapdo al cavallero, después· 
que se juraron, que fuese todo sua de la dueña quantol avía dadf? 

(r) Koschaker-Zur Gesch. der arr·ha spons. (En la rev:sta de Savigny. 
Parte romin:ca. XXXII I-383.) 



922 FOR~'I.<\S Y R!TOS liiATRDfONIALES 

en desposono, e si la dueña non otorgaba que non avíe abra<;ado, 
nin besado al cavallero, después que fueron desposados en uno, 
que diese todo lo que resciviera ; e la dueña non quiso otorgar 
que la avía abra<;ado nin besado, e dio! todo lo que avía dado 
(L. 5·0

, Tít. I, l. 4-3
). 

'En los Rituales citados podemos seguir la desaparic"ón df' esta 
costumbre. Uno de los manuscritos d:e Santo Domingo de Silos, 
después de la entrega de los anillos, preceptÍia que la mujer dé al 
marido el ósculo de paz que es un verdadero testimon·io. lEn los de­
más, sólo queda la dación de paz, en la misa nupcial : según el 
Hispalense, después del agmts y conforme a la prescr:pción del 
Papa Inocencia; según el Salmanticense, el ministro que ha re­
cibido la paz d:el oficiante la da al esposo y éste a su esposa, y se­
gím el !\1atritense, se concede a ambos la osculación del manípulo 
y la paz conforme a la costumbre españ·ola (more hispano). Esta 
frase puede contraponerse a los usos de las d:ócesis de Rennes, 
Evreux, París y York, en donde el esposo se acercaba al celebran­
te, recibía el beso de paz de él y besaba luego a la esposa. 

La Igles·a latina abandonó, pues, muy pronto, los esponsa­
las solemnes con invocaciones adecuadas, ósculo y arras. lEn la 
Decretal del Papa Benedicto, de autenticid~d sospechosa, recogi­
da por Graciano (1), ya se afirma terminantemente que el ósculo 
no engendra parentesco, porque no implica sanguinis conmixlio­
nem. Poco antes del Conc=tio de Trento, el ósculo era en Italia 
una ceremonia que se unía a las palabras de presente, aun en tos 
matrimonios celebrados ante Notario. Pero, después de aquél, la 
oposición de la Iglesia a tales manifestaciones, que provocaban la 
risa y la irreverencia de los asistentes, se hizo más enérg"ca, im­
poniendo los sínodos multas o advirtiendo que, aunque mediaran 
promesa, fe, juramento y ósculo, los matrimonios serían nulos 
si no se observaba lo dispuesto en el Decreto Taultri. 

Para nuestro Covarrubias, los esponsales real y verbalmente 
de futuro no se transforman en matrimonio por los abrazos, besos 

•(r) Tít. XXVII G. 2. 8 • C. r8. 



FORI\!AS Y RITOS MATRIMONIALES 

o donaciones, a menos que no se desprenda de tales actos un con­
-sentimiento conyugal, y si se trata de esponsales jurídicamente de 
futuro, verbalmente de presente, la transformación sólo tenía lu­
gar cuando los indicados signos intervinieran d:espués de llegar a 
la edad exigida para celebrar matrimonio. 

EL VELO Y EL YUGO 

Tampoco se ha podido poner en claro el origen de esta cere­
monia, que no sólo ha dado su nombre al matrimonio (nubere-nztp­
tias, jugalis-con-juga!zs), s;no que ha sido casi elevada a la catego­
TÍa de elemento característico del acto solemne por la ley 47 de 
Toro. 

Hay qu:en supone que es una transformación del lwppáh ju­
dío, especie de dosel o palio preparado en la cámara nupcial y bajo 
el cual se colocaban los esposos, pero este rito, de un subido co­
lor, es más bien el precedente de la bendición del lecho. Buena 
prueba de ello es el rito vis!gótico, que conserva la aspersión de sal 
y las bendiciones de la cámara y lecho nupc'al con separación com­
pleta de la velación propiamente dicha que tiene lugar antes del 
missa acta est. 

Por eso nos inclinamos a ver en la ceremonia una supervivencia 
die la costumbre oriental de velarse las mujeres para hablar a los 
hombres, recordada por el pasaje del Génesis (XXIV-65), con re­
ferencia a la pr:mera entrevista de Rebeca e Isaac, o acaso un pro­
ducto de la adecuación del veJ.o que llevaba la mujer casada en 
Roma (Jlammeum nuptiale) a la idea de modestia y recato que tan 
grata había de ser a Jos Padres de la Iglesia. San Ambros!o men­
.::iona el riíu como fundamental en el matrimonio cristiano, s:lnti­
ficado por el velo s.1cerdotal y la bendic'ón; el Papa Siricio, en una 
carta a H i merio, obispo de Tarragona, lo llama velación con­
yugal, y el Papa Nicolás I, en la citada epístola a los búlgaros, 
añade que quien pasa a segundas nupcias no recibe el velo celeste. 

Sin embargo, no c01ncide con este pen~am:ento, -el pallút·m de 
a:gunas dióces:s francesas, especie de manta o cubierta que se 
extendía sobre los esposos prosrernados, después del Sanctus, y 
cuyas esquinas eran sostenida~ por cuatro hombres. Todavía se 



FORMAS. Y R·lTOS MATRIMONIALES 

. aleja más de las id:eas de pureza y castidad, la legiti.mación de los 
hijos habidos por los que se casan, mediante colocación bajo el 
palio, ceremonia frecuente en el Norte de Francia y en lngla­

.·terra. 

Los R;tuales espaí'lol·es a que venimos refiriéndonos recogen en 
la misa nupcial la ve:ación, que tiene lugar: antes de despedir al 
diácono, con paño o lienzo, y puesto encima el yugo blanco y gra­
na (Santo Domingo de Silos); «ai<;ando el Corpus Christi, cubran 
los nov:os con un velo, al novio por el cuello y a la novia por cima 
de la cabe~·a,, (Hispalense); después de la comunión, el sacerdote 
les ha de velar (velet ipsos) al varón por el hombro y a la mujer 
sobre la cabeza (Valentino, 1514); después d:e comulgar los es­
posos, con velo de seda (Valentino, 1 746); después del Prefaci~, 

con un lienzo y co:1 un cíngulo bendito que ha de abarcar a la 
mujer y terminar en los hombros del esposo (Salmanticence, 1532),; 
·una vez dicho el paier noster, con velo blanco y púrpura, si cómo'­
damente se puede hacer, pero advirf.endo que hay costumbre de 
poner un yngo sobre los hombros de ambos (Toledano, 168o), y 

·del mismo mod:o el Matritense de r885. 

El problema de las velaciones adquirió un carácter eminen­
temente jurídico con la promulgación de la ley 47 de Toro, a cuyo 
tenor «el fijo o fija casado e velado sea habido por emancipado en 
todas las cos:1s para siempren. Gregario López, recogiendo d dicho 
de un hombre docto, afirmaba que la palabra velado era un sem:­
llcro de pleitos, pero González Téllez y Llamas y Malina parecen 
'interpretarla en el sentid:o de recibir la bend:ción del sacerdote al 
tiempo de celebrar el matrimonio. Mas como este criterio enredaba 
de nuevo la disputa con la grave cuestión de la bend'ción de las 
segundas nupcias, Llamas concluye por equiparar la frase con la 
de celebración in facie Ecclesice, o matrimonio no clandestino. 

En el ya citado ((Ceremonial Eclesiásticon se incluye bajo la 
rúbrica « Velacionesn, la bendición de las arras y de los anillos, y 

·en la ((Santa Misan se anota que «poco antes de la oración domi,. 
nical se pone a los augustos contrayentes el velo y el yugo con­
.y~Igaln. Una de las preces hace pensar en la afirmación de algu­
nos autores que ven en el velo la representac'ón del lecho conyu:. 
.gal.: la frase u.ni thoro juncta, contactus illicitos fugiat; que· el 



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 

texto castellano atenúa (1), no tan cruda como la del ritual visigó­
t:co ita sibi conjuga/e debitum Teddant, se encuentra ya en el Ma­
nual Hispalense de 1494- (y en los ant=guos sacramentarios leonino 
y gelasiano), que concluye igualmente pid:endci la fecundidad 
para la mujer y que ambos cónyuges vean los hijos de sus hijos 
hasta la cuarta generación. Después de la lectura de tan castas 
y poéticas invocaciones, con dificultad! se explica cómo ha desapa­
rec:do la ceremonia en el Rit.ual romano y, lo que es más grave, 
cómo la Sagrada Congregación de Ritos, preguntada si podía ser 
incluída entre las costumbres francesas laudables, aprobadas por 
e: Concilio de Trento, contestó en 7 de Septiembre de 1850 nega­
tivamente y la consideró incluída en la reprobación decretada en 29 
·de Febrero de 1606 (2). 

El empleo de Ios colores grana y blanco del yugo (jacto 1/.e 

coccino et albo), como dicen los libros de Santo Domingo de 
Silos, o del velo candido vel ( '?) pu7pmeo, como indica el Missale ... 
ecclesice Toletance de 1550, nos lleva por una ind=cación expresa 
de éste últtmo, a un texto de San Is'.doro (3), que simboliza ccn 
la blancura una vida casta y con la púrpura la sangre transmitida 
a las generaciones futuras. 

LA D.\CIÓN DE MANOS 

lEs natural que esta ceremonia, o mejor dicho este movim=entb 
instintivo que sirve en casi todos los pueblos para cerrar un con­
trato y que en el Libro de Tobías (VII-15) aparece como un rito 
empleado por Raquel para casar a su hija Sara con el joven To­
bías, una vez reforzado por los precedentes griegos y romanos, 
haya influído en· la liturgia católica de la Edad Media. 

San Gregario Nacianceno, excusándose en una carta por no 
püder asislir a uua iJuÚa, añade: e~raré pre::,enre con ei aima y 
la voluntad, celebraré la fiesta y pensaré que uno las diestras ju­
veniles. Para Tertuliano implica la dación del ósculo y de las ma­
nos una resigna·ción del pudor, y en un texto de San Agustín, que 
nos han conservado las Decretales de Gregario IX, se declara que 

(1) uy que un:da solamente a su marido, huya de todo contacto ilíciton, 
pág. 30, segunda columna. 

(2) Manua:e tol. juris can. Craisson. 111, .pGg. 
3) De ecclesiast. offic., JI-19. 



FOR~IAS Y R-ITOS MATRil\IONIALES 

aun cuando no se apriete la mano, existe el consent;miento si con 
el corazón y la boca se expresa la voluntad de casarse y la entrega 
mutua de los cónyuges. 

Durante la ·Edad f\.fed:ia parece que el estrecharse las manos 
podía usarse lo mismo para celebrar esponsales que para contraer 
matrimonio, particularidad que no ha de extrai'íarnos una vez vis­
tas las dificuaades que presenta la separación neta de aquéllos y 
·éste. 

De ·todos modos, !a junctio manuum equivale a una prestación 
de fe o consentimiento. De aquí las frases fidcs data, y la impor­
tancia de la dación de manos ante la puerta d:e la iglesia (1), o la 
unión dcxtrarum hecha por el sacerdote, con variantes sin impor­
t;:¡nc:a en los rituales de Francia, Aleman:a e Inglaterra. Hand­
fasted pcrsonncs (los que se han dado la mano) equivale a cón­
yuges. 

lEn los libros de Santo Domingo de Silos, encontramos la en­
trega de la esposa al varón hecha por el mismo sacerdote, pero no 
la unión de las diestras. El H:spalensc, después de la bendición y 
entrega de las arras, dice así: «lE mande el sacerdote al esposo 
que la tome por la mano a la esposa y váyanse para el altar y oigan 
su misa.,, El Valentino de 1514 preceptúa con frase ambigua que 
les coja el sacerdote las manos (manibus corum acccptis) antes de 
·la manifestación del consentimiento; en cambio, el Valentino de 
1746 aplaza para después de haberlo manifestado la intimación de 
jugcrc dcxtoras. El Salmanticense ordena al sacerdote que re­
ciba las manos juntas de los dos para hacer las preguntas. En el 
Toledano de 168o, el sacerdote pone la mano derecha del esposo 
sobre la diestra de la esposa para declarar solemnemente que los 
desposa. IEI Ceremonial Eclesiástico citado dice después d:e las 
interrogaciones: «Aquí se dan los augustos contrayentes la mano 
derecha ... ,, 

En el Codex de D. Alfonso Carr:Jio de Albornoz (1500), la 
bendición de los anillos y de las arras tiene lugar ad ostium cc­
óleslw y al entrar en el templo el esposo lleva de la mano a la es­
posa. 

Las variantes de los misales y libros españoles se explican te-

( l) A tz!c os~:um, uad januas,, in porta ecclesiae, ad valvas, dicen ~os rituales 
y pontificales. 



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 

niendo en cuenta que hay dos momentos fundamentales en que la 
ceremonia puede ser intercalada: 1.° Cuando el sacerdote confir­
ma el matrimonio, antes de bendecir Jos anilios; 2.0 Después de 
bendecidos los aniJios y las arras, y al adelantarse hacia el altar 
para oír la misa nupcial. lEs natural que el Hispalense, que no 
contiene fórmula de conjunción, coloque la dación de manos (r) en 
el momento de hacer a la mujer la única pregunta: u Vos, Fulana, 
¿otorgarles vos por mujer y esposa d:e Fulano? ... )) Lo mismo el 
Valentino de 1514, en donde el sacerdote coge las manos aun para 
recib:r el consentimiento del procurador del novio. En el Salman­
ticense se procede del mismo modo, porque, si h'en consigna ya la 
fórmula uiEgo ex parte Dei omnipotentis ... vos sponson, no la repu­
ta como .substancial y deja al sacerdote en libertad de decirla o no. 
Por el contrario, en el Ivlanual Valentino d:e I 746, que no con(c­
ne interrogaciones (1), sino declaraciones de Jos cónyuges, el sa­
cerdole les manda jungere dextras, para decir: ((Ego conjungo vos 
in matrimonium.n Y en forma análoga, el R'tual Toledano, des­
pués de las tres preguntas, y el Ceremonial aludido. 

Como e! Codex de Albornoz empieza por la bendic'ón de los 
anillos, nada ordena sobre la d:ación de manos hasta que todos 
entran en la iglesia. •El I'vlanual Toledano también indica que el 
sacerdote debe coger la mano derecha de ambos cónyuges p:tra 
introducirlos en la iglesia, y en el Ceremonial uhace Su Emma. la 
acción como de tocarlos•• y cam·na delante de eJios. Este último 
Tito carece de la solemnidad y del sign:ficado d:e la jnnctio dextro~ 
-rum, hoy consagrada por el ritual romano y el muzárabe. 

OTROS RITOS 

Carecen· de importancia para nuestra patria la bendición del 
pan y de! vir:o, nsí como la de la <.:ámara y ie-cho, que hemos en­
contrado en el ritual vis·gótico. Alguna vez hubieron de sujetarse 
nuestros monarcas a las costumbres alemanas, que llegaban en 
estos particulares a un realismo incomprensible para los españoles 
de todos los tiempos. 

(1) Después de amonestar a los presentes para que digan si saben 11algún 
caso porque este matrimon:o no deva ser fcchou, prosigue : uE si no fuese 
f;¡IIado contrario, tómtles las ma'nos ... u 

(1) uYo N. recibo en legítima mujer mía a vos ... ,, 



FORMAS ;· HlTOS MATRIMONIALES 

··Afore teutónico se exig:a a los desposados qúe, en preSencia 
'd:e los testigos, y a veces después de quitarse los vestidos, ocupa­
ran ·el lecho corriendo las colchas, y hasta se cuenta de uno d'e· 
nuestros embajadores, representante de una real persona, que no 
llevaba la ropa inter:or tan cuidada como las circunstancias lo 
exigían en el momento de celebrarse el matrimonio por poder. 

lEneas Silvius nos cuenta, en su vida y hazañas de Federi­
co III, que, cuando se casó éste con Leonor de Portugal, ambos. 
se acostaron vestidos en presencia del Rey Alfonso y de los gran­
des,· sobre un lecho preparado, según era costumbre entre los ale-­
manes; pero las mujeres españolas que asistían al espectáculo, 
en cuanto vieron correr la colcha, tomando la cosa por lo serio, 
protestaron indignadas, y d'jeron que el rey no debía permitirlo; 

·Jo cual, añade el historiador, fué motivo de risa y algazara. 

JERÓNIMO GONZÁLEZ. 

·cs· "'"·~·"" ...... "" ........ ,.,, .. "" ~~ 

1 [BANCO !~~~o~~~~ .~~•e•~RÉDITO 
Domicilio social: Ah·alú, 14, l\Jadl'id 

CAJA DE AHORROS 

Intere!'es que se abonan: 4 ror 1 OO. Librt>fas, máximum 10.000 pe­
~ela~. Céljus élbie1 tas los días lélbombl~::s de 1 o a 2 

S'ucur•ales u> :Es¡;:.,fia y :Mon"Uec:os 

Corre~ponsales en las princirales ciudades del mundn 
Ejecución de toda clase !.le operaciones de Banca y Bolsa 
Cuentas corrientes a la vista con un in1e1 és anual de :z y medio por 100 

CO!\SICNACIONES A VEt\CI.llllENTO FIJO 

l'n mes...................... 3 ror roo 
Tres me~es................... 3 1/ 2 por roo 
Seis m~ses.................... 4 por 100 
t.:n año...................... 4 1/2 ror 100 

El :Banco repañol de Crédito rene a dl~posiCIÓn del rúblico. par!!. la con­
SU\'aCJÓn de \'al O! es, dOCUOJel .tos. jh\ ~S, 1 b e lOS precl!'SOS, de., un d~purtameniO 
de CAJAS DK ALQU111ll con !ocias las ~·e!!undades que la experie11C1a RCOI1Seja EsLe 
departamento tslé abic110 todos los díus luborubles de~de las 8 a las 14 y desde 

las rt> a las 21 hvras. BorEOEI de Cvja: de ro a 14. 
l'a.ra c"Dentas corrienhs de ro a 14 y de r6 a 17. 

~'====·==========~======-=====~ 


