Formas vy ritos matrimoniales

1Y
PUBLICACIONES Y PUBLICIDAD

Nadie pone en duda que desde los primeros tiempoé del cristia-
nismo la Iglesia aconsejd, v en la medida de sus fuerzas impuso,
a los que intentaren contraer matrimonio, la consulta de los Obis-
pos o Preshiteros que rigieran la comunidad sobre el enlace pro-
yectado (professio apud Lcclesiam), v que el expediente o informa-
ciéon que, andando los siglos, exigieron las Capitulares de Carlo-
magno, al mismo tiempo que impedia las uniones incestuosas o
viciadas de nulidad, garantizaba la espontaneidad, libertad y seric-
dad del consentimiento que hubiera de prestarse, asi como acredi-
‘taba o preparaba la publicidad del matrimonio antes de bendecirlo.

En muchas regiones, sobre todo francesas, se habia establecido
la costumbre de publicar pregones o bandos (baiias, como dicen
nuestrgs antiguos rituales) que constrifieran a declarar la existen-
cia de impedimentos o prohibiciones, v el canon 51 del 1V Conci-
lio Lateranense ordend que los Presbiteros anunciaran el matri-
monio v fijaran un término para que se propusieran los impedimen-
tos legitimos. El nimero de banna no se determind, ni las iglesias
en que habian de publicarse, y, sobre todo, la falta de este requi-
sito no anulaba el matrimonio.

No habia pasado medio siglo, cuando nuestras Partidas dedica-
ron a las desposajas v casamientos que se facen encubiertos una de-

(a) Véanse los numeros 36 v 57 de csta Revista.



810 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

tallada y notable reglamentacién (tit. 111 de la cuarta Partida), que
principia por distinguir las clases de matrimonios clandestinos o
casamientos ascondidos: sin testigos ni pruebas, sin permiso de
los padres de la novia, ni arras ni honras, v cuando non Io facen sa-
ber concejeramente en aquella ILglesia onde son parrochanos. Como
las demds legislaciones de Europa, pero con una superioridad téc-
nica indiscutible, prosigue la castellana una lucha a muerte con ias
uniones clandestinas. Hasta donde llegaha la injuria hecha a una
familia con el casamiento a furto nos lo demuestra el poema de her-
nardo del ‘Carpio, recogido por la Crénica del Reyv Sabio de un
relato del siglo xnt (1), v las costumbres visigdticas encontraron
profundo eco en los fueros municipales (Baeza, Cuenca, Fuentes,
Céceres), en las Cortes de Najera v en las Compilaciones, como el
Fuero de Burgos y el Fuero Viejo.

Tampoco se puede negar que la bendicién eclesidstica del ma-
trimonio, con sus invocaciones para santificar el amor, alejar la las-
civia, espiritualizar la unién y fomenwar la castidad conyugal, v,
con sus oraciones para pedir la fecundidad del matrimonio, la ar-
monia de los casados vy su vida pacifica y caritativa, ponia de relie-
ve el caracter sacramental del vinculo y la importancia espiritual
de la nueva vida. Pero ni esta bendicién era necesaria para la exis-
tencia del sacramento, como hemos indicado, ni iba dirigida a cons-
tituir el matrimonio que radicaba en el consentimiento mutuo de los
contrayentes.

Sin embargo, al terminar la Edad Media lhallamos en toda la
[Zuropa catblico-romana una ceremonia religiosa intercalada entre
el requerimiento hecho a los asistentes al matrimonio para que
manifiesten los impedimentos que conozcan, y las bendiciones (2),
que destaca la parte esencial del acto, o sea las preguntas hechas

(1) «Dofia Ximena, hermana del Rey (Alfonso ¢l Casto), casose a furto de
él con el Conde San Diaz de Saldaian... «Mandol ¢l Rey echar en fierros y
meterle en el Castiello de Lunan. «Desi tomé a su hermana Dofia Ximena
et metiola en Ordenn. «Despues desto envié por Bernaldon (del Carpio, hijo
de aquéllos).

(2) En el ceremonial de los Reales Desposorios de D.* Isabel Alfonsa,
Infanta de Espaiia, con el Conde de Zamoyski, se separan los desposorios
(requerimientos, preguntas y confirmacién) de las velaciones (bendicién de arras
y anillos y de los cényuges con Ja misa votiva).



FORMAS ¥ RITOS MATRIMONIALES 311

a los desposados, y a veces la conjuncidn o confirmacién sacra-
mental.

¢ Como se habia introducido esta modificacién del ritual ?

Para Friedberg (1), en el Derecho germinico aparece un direc-
tor del procedimiento matrimonial {orator), que atestigua el con-
sentimiento de los interesados v la perfeccidn del acto juridico, noti-
ficando estas particularidades a los asistentes para que diesen fe
v garantizasen el matrimonio.

l.as manifestaciones del orator, en presencia de los novios, pa-
dres e invitados, eran declarativas, recibian su fuerza del consen-
timiento expresado v respondian al criterio de publicidad. Ahora
bien : el sacerdote podia actuar de orador tan bien como un laico, o
mejor, porque no sbélo colocaba la unién bajo la tutela de la pu-
blicidad, sino bajo el manto de la Iglesia, v la sustitucién qucdd
hecha recogiendo en un solo ceremonial la constitucion de dote, ¢l
consentimiento y la unién simbdlica. Por su parte, Sohm pensaba
que el orador o Fiirsprecher era un representante de la autoridad
familiar, un tutor (Vormund) convencional v previsorio que au-
tentizaba la desponsatio y entregaba al novio la novia. como los
paraninfos (paranymphi) de ciertos rituales.

Desaparecidos los paraninfos, el sacerdote cumple sus funcio-
nes y casa a los contrayentes.

Brandileone, que, en varios de sus Ensayos, ha estudiado los
precedentes y la evolucién de los oradores malrimoniales, llega a la
conclusién de que los clasicos discursos nupciales, en que se invo-
caba a los dioses (ue presidian al matrimonio, se ensaizaba la no-
bleza de la sociedad convugal v las ventajas del estado, se hacian
votos por la prole v felicidad de los esposos v se alababa su estirpe,
patria y educacién ; y las oraciones epitalamicas, pronunciadas en,
el momento de Ia traditio para poner de relieve la necesidad del ma-
trimonio, la belleza de los desposados y la alegria de sus familias,
exhortarlos al amor reciproco v vaticinar el himeneo de los hijos
venideros, se habian ido transformando con el medio ambiente, v
contenian, al lado del discurso retérico, las interrogacicnes nece-
sarias para hacer patente la unién conyugal a los oficiales ptblicos
y al mismo pueblo. Autorizados, primero, los Jueces, y luego, los

(1) Trat. del Dir. Ec.,, E. it. annot. dal Ruffini. Turin, Bocca, 18393, pi-
gina 620.



812 TORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

Notarios para recibir las manifestaciones de consentimiento, con-
cluyd por intervenir en la celebracién dei matrimonio un simple
orador, que ya no represeniaba a la autoridad publica. Un traduc-
tor y anotador italiano de Friedberg, Ruffini, combate esta api-
nién y afirma que los Tribunales longobardos sélo intervenian en
el matrimonio de las viudas y de las doncellas sometidas a la po-
testad regia (mundiv palatino), a los efectos de transmitir al mari-
do la autoridad sobre la mujer. En los demds matrimonios se de-
signaba a veces por los contraventes, cuando ¢l mundio o potestad
perdié su umportancia, un paricnte o tercera persona que recibiese
las declaraciones v confirmase la entrega mutua, y a imitacién de
lo que sucedia tradicionalmente en aquellos desposorios de Pala-
cio, nacié en plena Edad Media la costumbre de exigir la interven-
cién de una persona aulorizada, aunque la ley no la impusiese, ¥
méas tarde, la de un funcionario publico en toda clase de cnlaces.
Los antiguos diplomas imperiales, que confieren a los Missi, Co-
mites, Jueces y Notarios €l poder de entregar las mujeres a los ma-
ridos o desposados (mulieres suis viris tradendi vel desponsandsi),
y la de preguntarles en los desposorios (inierrogationes in matri-
monits et mulieribus el wviris faciendi), no atienden a una intromi-
sién normal y consuetudinaria en la celebracién del matrimonio,
sino Unicamente a una intervencion integrativa en casos excepcio-
nales. La posterior intervencién de un oficial ptiblico no es, pues,
mas que una forma acrecida e iniensificada de la funcién atribuida
a las personas que realizaban la entrega de los conyuges, impuesta
por los Estatutos, a imitacién de aquella atribucién legal.

Ya a principios del siglo X111 se redactan en Siena escrituras
publicas, donde aparece el novio preguntando a la novia si le
quiere por legitimo marido, y viceversa, a lo cual sigue la impo-
sicién de anillo v nueva interrogacién para fijar la naturaleza de
los esponsales de presente, por parte del Notario, que al final acre-
dita la celebracion del matrimonio (coram me Notario ¢l testibus
infrascriptis). Y en visperas del Concilio de Trento, el Notario pre-
gunta en Roma por tres veces seguidas: «Fulano, ; quieres por
legitima esposa a Fulana v tenerla y honrarla como manda la Santa
Madre Iglesia?» La ceremonia religiosa se limitaba a la missa pro
sponsis y a la bendicidn.

La influencia de la ley gdtica mantuvo en nuestro pais sepa-



FORMAS v RITOS MATRIMONJALES 8!3

rados los esponsales de la traditio o deductio, intercalando las ce-
remonias eclesiasticas, sin que sea facil fijar el respectivo valor cons-
titutivo de cstos actos. Martinez Marina (1), de quien se toman la
mayor parte de los datos. no estd en tales cuestiones a la altura
que sus conocimientos v profesidn religiosa le imponian. Distingue
el desposorio con las formalidades prescritas por las leyes civiles,
de las ceremonias religiosas en que los novios recibian el sacramento
del Mairimonio, las velaciones y bendiciones nupciales, y de los
regocijos y fiestas populares v domésticas que interrumpian los ne-
gocios, oficios y obligaciones de las familias y pueblos. Aparte de
la impropiedad de la frase recibir el sacramento del Matrimonio,
cuando la lglesia habla de recibir lus bendiciones, el ilustre histo-
“riador cita por nota un insirumento publico otorgado en 1035 por
Ramén, conde de Pallars, en que ésle recibe como esposa (in uxo-
rem accipio) a la hija de Arnaldo Mir, y en prueba de que la unién
es legitima (ut legaliter sit faclum hoc conjugum), constituye la
dore visigdtica. Muy atrevida resultaria la calificacién de este do-
cumento como simples esponsales de futuro y se comprende las
dificultades con que siglos después tropezaron los canonistas al
establecer la distincién tundamental del derecho canénico moderno.

En los citados Rituales de Santo Domingo de Silos no aparece
la rdbrica de sacramento wmalrimonii, ni las interrogaciones béasi-
cas. En cambio, en el Manuale Hispalense de fines del siglo xv se
encuentran, en un casteilano correcto, los pregones o bafias, los
requerimientos hechos a los asistentes por tres vegadas v la pre-
gunta: «Vos, Fulana, ¢ otorgades vos por mujer y esposa de Fu-
lano, segund manda la Santa Iglesia de Roma?» Y diga ella: «Si
otorgo.» £ diga el esposo: «Yo assi la rescibo.n Repetida la pre-
gunta al marido, se piden las arras y los anillos ¥ se pasa a su
bendicidon v enirega.

En el Ritual de la didcesis de Valencia (1514), hechas las ad-
moniciones en el dialecto lemosin, viene el juramento de decir ver-
dad el esposo y la esposa y la declaracién : «Yo, N., doy mi cuerpo
a vos, dofia N., y recibo el vuestro, tomandoos por verdadera mu-
jer mia, segin Nuestro Sefior Dios ha instituido...»n Lo mismo dice
luego la mujer.

(1) ‘Ensayo histérico-critico sobre la legislacion. 2.2 edic. Madrid, Aguado,
1834. Tomo 1, pags. 296 y sig.



&is FORMAS Yy RITOS MATRIMONIALES

Fala también aqui la férmula de conjuncion ; pero en otro Ri-
tual posterior se encuentira en una forma sencilla: «Yo os uno en
matrimonion (Ego conjungo wvos in matrimonium), a lo cual sigue
la bendicién.

En el Manual Salmanticense (1532) las preguntas son tres (que-
réis, recebis, oforgdis os), para indicar, no sélo la voluntad, sino
la enirega mutua; pero no se impone la conjuncién sacerdotal, e
inmediatamente (1) el sacerdote puede decir, si quiere, aunque no
_sea de subsiancia: «Yo, de parte de Dios omnipotente y de la San-
ta Madre lglesia, vos sponso y confirmo entre vosotros este sacra-
mento ; en el nombre, etc.».

Por fin, en el Manual Toledano de 1680, el sacerdote emplea el
castellano v declara decididamente : «Os desposo y este sacramento
entre vosotros confirmo...»

La evolucidén estaba cumplida: el matrimonio, no sélo en su
esencia y disciplina, sino también en su celebracién, era un acto
eclesiastico.

Ignoro de dénde haya venido la parte del ritual relativa a las
interrogaciones v a la confirmacion sacramental, aunque es seguro
que los oratores v las influencias renacentistas sobre las cancioncs
nupciales y epitalamios carecieron de valor para provocar directa-
mente el cambio. 'El Rerum divinarum codex, ordenado por el
Obispo de Avila Alfonso Carrillo de Albornoz, e impreso en Sa-
lamanca en 1500, empieza todavia por la hendicién de los anillos
y de las arras.

Pero el patético y solemne ceremonial de la Iglesia, asi como
los actos y regocijos populares que proclamaban a los cuatro vien-
tos la celebracién del matrimonio, se hallaban a una distancia enor-
me de las disensiones de los iedlogos y canonistas. Y esto cons-
tituia 'la debilidad de la doctrina. Basia echar una ojeada al me-
tédico y magistral tratado sobre los esponsales y el matrimonio
que en 1545 dedicé Diego de Covarruvias a D. Fernando Valdés (2)
para convencerse de la inseguridad e imprecisién de la materia y

(1) Et statim sacerdos poteril dicere, si vult, licet non sit de substantia...
F1 resto sigue en latin.

{2) Se ha tenido a la vista Op. Onuna. Ginebra. Frat. de Tournes, 1734.



FORMAS ¥ RITOS MATRIMONIALES ory

‘del desainparo en que se hallaba el interés social en asunto de tan
grave trascendencia.

El matrimonio se contrae por el solo consentimiento que, aun
los habiles para hablar, pueden manifestar por seias o por el si-
lencio, sin ningin signo exterior. Con arreglo a los preceptos her-
menéuricos de la Glosa, debe atenderse al sentido de las palabras
y a la condicién y calidad de las personas, a fin de precisar el al-
cance del consentimiento. v cuando se emplea el verbo querer, por
ejemplo, en la expresién «quiero contraer matrimonio contigon,
ha de buscarse la intencién en el modo verbal subsiguiente. Si es
un infinitivo, por ejemplo, uquiero contraer», «quiero tomarte por
‘mujer» (1), los esponsales son de tuturo; pero si al verbo se le
posponen palabras que se refieran a la ejecucidn del acto perfecto,
«como en la afitmacién «quiero haberte por mujer», «quiero tereree
por mujern (2), entonces existe matrimonio. Aun hecha la discri-
minacién entre esponsales de futuro y de presente, los problemas
no pueden resolverse con seguridad, porque los primeros, seguidos
de cépula carnal, consentida o no por la mujer, se elevan a la ca-
tegoria de matrimonio presunto juris et de jure. Pero asi como
en las causas matrimoniales la declaracién de los cénvuges tiene
escaso ¢ ningtn valor, en el Tribunal de la penitencia la afirma-
cién del que se confiesa se halla por encima de testigos y documen-
tos, con lo cual se abre camino a la disparidad entre el fuero judi-
cial y e} de la conciencia. El matrimonio valido, en conciencia, es
firme, ciertamente, en el fuero externo, ¥ el nulo, en el fuero in-
terno, tampoco es valido exteriormente: pero el Juez, que debe
juzgar por signos aparentes, declara matrimonio a la unién que
no lo es. Aparte de esto, el consentimiento en la sociedad convu-
gal, la entrega corporal reciproca, puede sujetarse a condicién,
-cuyo cumplimiento o deficiencia, precedidos o seguidos de cépula,
0 sin esta circunstancia, presentaba nuevas dificultades y ambi-
giiedades. Multiplicadas asi las posibilidades de las uniones clan-
destinas vy de los estados matrimoniales ilegitimos; agudizados
-los conflictos de conciencia y centrado €l consentimiento sacramen-
‘tal sobre situaciones irreflexivas y pasionales, no tardé en provo-

(1) Volo contraliere, volo te ducere in uxorem.
(2) Volo te habere in uxorem, wvolo tec tenere in uxorem..



816 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

carse, dentro de la misma Jglesia, un movimiento de reforma que
pasamos a estudiar.

AV
Eri CoxciLio peE TRENTO

Mejor que nadie conocfa la lglesia, a mediados del siglo xv,
las dificultades practicas que presentaba el sistema matrimonial,
lo deficiente de las pruebas aducidas en los litigios y la necesidad
de imposibilitar las uniones clandestinas. Pero frente al impuiso
innovador se prescntaban grandes autoridades que sostenfan el ca-
racler sacramental del matrimonio no manifiesto u oculto, mos-
traban una repugnancia extraordinaria a cuanto significara adop-
cién de teorias, defendidas por los protestantes, y evitaban el plan-
teamiento de problemas que pusieran nuevamente en pie la cues-
tién del limite de las respectivas potestades, eclesidstica y civil.

LLos teblogos, o mas bien los canonistas, que elaboraban cuida-
dosamente la discusidn procesal, apreciaban la pertinencia e im-
portancia de las pruebas de confesién, documentos y iestigos, va-
loraban las presunciones fundadas en el nombre y trato de los cén-
yuges y en la opinién de los vecinos (nomen, tractatus, fama), y
se veian comprometidos a entrar en el delicado terreno de las més
intimas relaciones ; concluian por cortar €l nudo gordiano, ante la
imposibilidad de desatarlo juridicamente. Ya Santo Tomés, para
resolver la situacién creada, por quien, después de haber otorgado
un consentimiento puramente exlerno, sin voluniad de contraer, a
una mujer, se¢ casase con otra, por palabras también de presente,
reconocia que la Iglesia podia obligarle a continuar la vida ma-
trimonial con la primera; pero que él debia sufrir la excomunién,
antes que unirse a ella, y huir a lejanas regiones (1). En el juicio:
interior la conciencia falla y la presuncién de cosa.juzgada se es-
trellard contra sus mandatos. .

Sin embargo, la tradicional doctrina que centraba en el consen-
timiento la fuerza sacramental contaba con poderosos defensores.
en Trento. El Patriarca de Venecia negaba a la Iglesia la potestad

(1) Swmma Theol. Sup. Qu. XLV. Art. 53, in fine.



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 8]7

de instituir nuevas especies de sacramento y ponia de relieve que
nunca se habia atrevido a irritar los clandestinos, porque ni pro-
cedia ni existia causa justa y racional. Otros Prelados, sin negar
los graves dafios que la clandestinidad provocaba, buscaban el re-
medio en ordenamientos penales y penitenciarios, o se negaban a
anular los matrimonios con tal vicio contraidos para obviar los.
inconvenientes mas graves que trafa consigo la falta de este deri--
vativo o valvula de seguridad. Para tocar lo menos posible al sa-
cramento, el Obispo de Brugnato pedia que el Concilio estable--
ciese el modo especifico de contraer (describatur a synodo modus
quo contrahendum est malrimonium), y lo recomendaban igual-
mente el Obispo de Chioggia y el Aprutino. Los de Ostuni, Caiazzo
v Cortona querian elevar la bendicién sacerdotal a la categoria de
elemento indispensable y esencial para equiparar el sacramento
del Matrimonio a los demas conferidos por ministro sacro. Muchos
otros se contentaban con dar caricter obligatorio a la celebracién
in facie Ecclesiae.

La repugnancia a cuanto significare aproximacién a los pro-
tesiantes, que habian hecho de este tema un arma de combate con-
tra €l Catolicismo desde la publicacion de la Christiani matrimonii
institutio, de Erasmo, alejaba de las filas avanzadas a los tradicio-
nalistas, alguno de los cuales expresd con sinceridad su deseo de
rechazar Ja doctrina proclamada por el enemigo.

Por dltimo, no faltaban partidarios de una reglamentacién que
atendiera igualmente a las costumbres civiles y a las practicas re-
ligiosas, proponiendo que se dejara a los contraventes la facultad
de elegir un funcionario pablico o un sacerdote para que intervi--
niera en la celebracién de las nupcias. Jeronimo Gaddi, Obispo de
Cortona, admitia la facultad de declarar irritos los matrimonios.
clandestinos ; pero sugeria que se redactase el decreto declarando-
que se necesitaban tres testigos fidedignos, de los cuales uno fuera
sacerdos aut Nolarius. Nuestro ilustre Antonio Agustin, entonces
Obispo de Lérida, después de rechazar la suficiencia de testigos,
para no dejar abierta la ventana a las supercherias y complicida-
des, indicaba que los matrimonios todos debian celebrarse in facie
Ecclesiae o ante Notario y dos testigos. M4ds tarde, cuando, como
Arzobispo de Tarragona, hubo de aplicar las disposiciones del Con-
cilio de Trento, ordenaba a los parrocos que no casaran a los no-

52



2318 FORMAS Y RITOS MATRIMONTALES

‘Vios, si no supieran con certeza que habian otorgado capitulos ma-
.trimoniales. Todavia ponia el dedo en la llaga con mayor deci-
:sién ‘Pedro de Petris, Obispo de Lucera, que desaprobaba las
innovaciones para no irritar contra nosotros a los laicos, a quie-
nes tocaba méis de cerca el asunto.

Frente a estos grupos, que absorbian a los Prelados de na-
«¢ionalidad italiana, mas acostumbrados a la celebracién ante un
oficial civil o un orator, figuraban los franceses, capitaneados por
el Cardenal de Lorena, que sostenian la intervencién del parroco,
y, segun Braldileone (1), arrastraron a los espafioles. No cree-
mos que nuestros Prelados y tedlogos, apoyados ya en aquellas fe-
chas por Felipe 11, y conocedores al detalle de los ritos espafioles,
que en los citados Manuales Hispalense de 1494, Valentino
de 1514 y Salmantino de 1532, llegan progresivamente hasta la
férmula sacramental «Ego... vos sponso et hoc sacramentum inter
vos firmo», pudieran servir de simples acompafiantes a la Ecclesia
gallicana. Obispos, como los dos hermanos Pedro y Antonio Agus-
tin, Pérez de Ayala y Covarrubias; tedlogos, como Salmerén (2)
y Torres ; generales, como Francisco de Zamora y Diego de Lay-
nez (3); canonistas, como Véizquez Menchaca; doctores, como
Marchante ; licenciados, como Antonio de 'Covarrubias; catedra-
ticos, como los de Salamanca y Alcald, y eruditos, como Arias
‘Montano, no era gente a propésito para servir de comparsa (4) en
ninguna Asamblea, y menos en la que habia de resolver asuntos
-de mayor trascendencia para el Imperio espafiol que para los de-
més Reinos.

(1) Loc. cit., pag. 333.

(2) Cuéntase que en g de Febrero de 1563 se entablé una célebre contro-
versia entre el jesufta Alfonso Salmerén y el Decano de la Sorbona, Maillard.
‘Este sostenfa que el Concilio no podia introducir innovaciones en lo relativo
a celebracién del matrimonio; que un sacramento legitimo en una época no
-podia ser invalidado posteriormente y que no debfa exigirse la publicidad, por-
.que Adan y Eva se habian casado sin testigos. Por el contrario, Salmerén sos-
tenfa que la Iglesia tenfa plena potestad para estatuir sobre lo que no fuera
de la esencia del sacramento, como las formalidades de la celebracién, y que
podfa, en su consecuencia, exigir la publicidad del matrimonio para su validez.

(3) Habiendo enfermado Diego de LAaynez, los Padres del Tridentino sus-
;pendieron sus trabajos quia Laynez infirmatur.

(4) E! batallador Melchor Cano, nombrado Obispo de Canarias en 1852,
se hallaba en Espafia desde esta fecha.



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 819

La discusién fué larga v laboriosa. En 11 de Marzo de 1562 el
‘Cardenal de Mantua, Hércules Gonzaga, ordenaba en una congre-
gacién general la lectura de 12 capitulos de reformationis, entre
los cuales el X y el XI decian : «Si los matrimonios clandestinos,
en lo futuro, han de ser declarados irritos y nulos». «Qué condi-
ciones han de exigirse para que el matrimonio no se diga clandes-
tino, sino contraido in facie Ecclesiaen. Propuesta a los pocos
dias a los theologi minores la duda relativa a si la ocultacion podia
enumerarse entre los impedimentos dirimentes, nada se hizo de
provechoso hasta el afio siguiente, en que se plante$ de nuevo el
problema sobre la posibilidad de irritar los matrimonios clandes-
tinos. Terminado este debate preparatorio y nombrada en 21 de
Junio de 1563 una Comisién de 14 diputados de la Congregaci6én
general, éstos redactaron los cinones y decretos, que fueron lle-
vados, por los tramites reglamentarios, a la misma el 20 de Julio
siguiente. En el tercero de los cdnones se anatematizaba a los que
sostuvieran que los matrimonios clandestinos, hechos por el libre
-consentimiento de los contrayentes, no son matrimonios verdade-
ros y ratos; v en el decreto correlativo se declaraban irritos y nu-
los los matrimonios contraidos en lo futuro ocultamente (clam),
sin la presencia de tres testigos. Tras una discusién vivisima sobre
la aparente contradiccién de ambos texios se presentd en 7 de Agos-
to una segunda redaccién del decreto que repetia la condena del
canon indicado, afiadiendo que todas las personas que en lo fu-
turo, ocultamente, sin la presencia, por lo menos, de tres testigos.
intentaran contraer matrimonio o esponsales, quedaban declarados
inhdbiles para contraer en tal forma, y en su virtud todo lo hecho
por ellos con tal fin era irrito y nulo.

Al renovar la Oh]lﬂal‘l(’ln df; las amoenestacicnes en unc de los
cdnones sobre abusos en la materia, se ordenaba la celebracién in
facie Ecclesiae con una férmula conjuntiva, andloga a la que hemos
encontrado en el Manual Salmantino.

El citado Cardenal de Lorena, que desde el principio de la dis-
cusién habia propuesto como inmediato remedic que uno de los
testigos fuese sacerdote, y se habia visto apoyado por los emba-
jadores de su pais, que presentaron al Concilio una cédula pidiendo
la celebracién publica y solemne en la Iglesia, o, como minimum,

el pirroco o un presbitero y tres testigos, insistié, al abrirse el de-



820 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

bate sobre la segunda redaccién, en su deseo de que se declarasen
nulos todos los clandestinos que no se hacen in facie Ecclesiae.

Nuevamente se constituy$ la Comisién redactora v-en 5 de Sep-
tiembre de 1563 se presenté una tercera redaccion que agrupaba
el anatema, la obligacién de publicar las amonestaciones y la cele-
bracién ante el parroco y tres testigos, con una declaracién de in-
habilidad de los contrayentes y el decreto de ser irritos y nulos los
matrimonios contraidos sin dichos requisitos. El mismo dia se pre-
sentd también una segunda forma de esta tercera redaccidon, que
no exigia como esencial la presencia del parroco, aunque fa impo-
nia con la amenaza de penas, sino la de tres testigos, por lo me-
nos, lo mismo caso de contraer mairimonio que caso de contraer
esponsales.

Con leves retoques de la primera forma, de la tercera redac-
cién, se propuso la cuarta en 13 de Octubre de 1563, que, a pesar
de 'una tenaz oposicién, fué aprobada en la sesién XX1V (dedicada,
en su primera parte, a los cidnones y decretos matrimoniales), se-
guin manifesté el Cardenal legado que presidia, en las siguientes
palabras: «El decreto sobre matrimonios clandestinos fué del agra-
do (placuit) de la mayor parte de los Padres; en cambio ha des-
placido a méas de cincuenta Padres, entre los cuales se halla el Car-
denal Simonetta, legado de la Santa Sede, que no aprueba el de-
creto, temitiéndose a la decisién del Pontifice. Yo, también legado
de la Sede apostdlica, apruebo el decreto, si fuese aprobado por la
Santa Sede.n

Conocidisimo es el capitulo primero de la indicada sesién (de-
creto Tamelsi). Aunque no puede dudarse de que los matrimonios
clandestinos, efectuados con ¢l libre consentimiento de los contra-
yentes, fueron matrimonios verdaderos y ratos mientras la Iglesia
no los ha declarado irritos, y por tal motivo ha de condenarse (co-
mo el Santo Sinodo los condena) a los que niegan que sean ver-
daderos y ratos, asi como a los que falsamente aseguran que los
matrimonios contraidos por los hijos de familia, sin consentimien-
to de sus padres, son firritos, y los padres pueden ratificarlos o
anularlos, la Santa Iglesia de Dios, no obstante, por justisimas
causas, siempre los ha detestado y prohibido. Mas como el Santo
Sinodo advirtiera que aquellas prohibiciones, por la desobediencia
de los hombres, son ineficaces, y considera los graves pecados que



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 821

las uniones clandestinas originan (principalmente las de aquellos
que permanecen en un estado de condenacién, abandonando a la
primer mujer con quien habian contraido en secreto y casdndose
publicamente con otra para vivir con ella en perpetuo adulterio),
y como a tales males la Iglesia, que no juzga de lo oculto, no pueda
proveer, si no aplica algin remedio mas eficaz, ordena con este
objeto, siguiendo las huellas del Sacro Concilio Lateranense, ce-
lebrado bajo Inocencio T1l, que en adelante, antes de que se con-
traiga €] matrimonio, se pregone tres veces por el parroco propio
de los contrayentes, durante tres dias de fiesta seguidos, en la igle-
sta v entre las solemnidades de la misa, quiénes son los que han
de contraer matrimonio; v hechas esias proclamas, si no se opu-
siera ningtn legitimo impedimento, ha de procederse a la cele-
bracién del matrimonio in facie Ecclesiae, en la cual el parroco,
habiendo interrogado al varén v a la mujer y entendido su mutuo
consentimiento, diga: «Yo os uno en matrimonio en nombre del
Padre y del Hijo v del Espiritu Santon, o emplee otras palabras,
segun el rito recibido en cada provincia. Y si alguna vez existiese
sospecha probable de que el matrimonio pueda ser impedido” ma-
liciosamente, caso de que precediesen tantas amonestaciones, ha-
gase una solamente, o, por lo menos, celébrese el matrimonio en
presencia del parroco y dos o tres testigos. Después de esto, y an-
tes de la consumacion de aquél, haganse las proclamas en la igle-
sia, para que si existiese algin impedimenro mas facilmente se
descubra, a no ser que el Ordinario mismo juzgara procedente la
remisién de las indicadas proclamas, lo que el Santo Sinodo deja
a su prudencia y juicio. A los que intentaran contraer matrimonio
de otro modo que ante la presencia del parroco u otro sacerdole con
licencia del mismo pdrroco o del Ordinario, y dos o tres testigos,
el Santo Sinodo los inhabiiita (1) por completo para contraer asi,
y estatuye que esta clase de contratos son irritos y nulos, conforme
el presente decreto los hace irritos v anula.

El analisis de este pasaje desde ¢l punto de vista de la técnica
moderna, la ponderaciéon de sus inmediatas consecuencias v la dis-
cusién relativa al planteamiento de las relaciones entre la Iglesia
y €l Estado, nos alejarfan de nuestro tema y nos sumirian en el pro-
celoso mar de las pasiones politicas y religiosas.

(1) Hace inhébiles (inhabiles reddit).



822 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

Vi
EL MATRIMONIO COMO SACRAMENTO

Aunque este enunciado y las discusiones que ha presidido cai-
gan un poco alejados del 4&mbito de estos estudios, v mucho més
fuera de nuestra capacidad y conocimientos, hemos de vernos pre-
cisados a dar las lineas generales de la materia para la mejor inteli-
gencia del tema general.

La Iglesia catblica afirma que el matrimonio, como comunidad
de vida espiritual y familiar, constituida de un modo indisoluble
por un solo vardn con una sola mujer para el fin primario de la pro-
creacién y educacién de la prole y el secundario de mutuo auxilio
v remedio contra la concupiscencia, ha sido consagrado con la ben-
dicién celestial y elevado por Jesucristo a la dignidad de sacramento.
Ciertamente se hallan en el fondo de’la institucién elementos fisio—
l6gicos indestructibles, relaciones naturales determinadas por la di-
ferencia de sexos y las leyes ‘inalterables de la reproduccién, asi
como en el acto constitutivo aparece, abstraccion hecha del sacra-
mento, un momento contractual : el consentimiento, libremente ma-
nifestado por personas capaces; pero el intimo enlace de estos fac-
tores con los éticos familiares de amor, fidelidad, sacrificio y per-
feccionamiento, piden un lugar aparte en las disciplinas juridicas,
un trato separado del general y amorfo del derecho de obligaciones.

En este sentido, para cualificar al matrimonio de contrato, hay
que ampliar este concepto hasta que comprenda todo acuerdo de
voluntades que engendre obligaciones predeterminadas (contrato
ob]igacfonal), transferencia, modificacién o extincién de derechos.
patrimoniales (acwerdo transmisivo, conslitutive o cancelatorio) o es-
tados juridicos familiares o sociales (adopcién, reconocimiento, etc.).
Sélo con esta ampliacién conceptual cabe hablar del contrato o
acuerdo matrimonial, y no para entender que los contrayentes pue-
den pactar a su libre albedrio sobre los fines perseguidos, los
vinculos proyectados y el régimen familiar, sino para poner de
relieve la bilateralidad del acto juridico inicial.

No han faltado en la Iglesia catélica tedlogos y doctores que



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 823

hayan ensefiado ser denominado impropiamente sacramento el ma-
trimonio, aunque sea un signo de cosa sagrada (signum rei sa-
crae, algo distinto de signo de gracia santificante), como otros
afirmaban que el sacramento del matrimonio no habia sido ex~
plicita e inmediatamente santificado por Cristo, sino autenticado
por la tradicién eclesidstica, y en especial atestiguado por Sam:
Agustin, que empleaba la palabra en un sentido mistico; pero
estas avanzadas opiniones, que buscaban una conciliacién de las.
distintas Iglesias cristianas o de ciertas leyes civiles con la doc-
trina catélica, son de dificil concordancia con la declaracién he--
cha por el Concilio Tridentino {ses. XXIV, cap. I} sobre la. na-
turaleza del matrimonio, verdadera y propiamente uno de los sie-
te sacramentos de la ley evangélica, instituido por Nuestro Se-
fior Jesucristo.

El principal pasaje en que se apoya la doctrina catélica es el
capitulo V de la Epistola de San Pablo a los efesios: sacramen-
lwm uverrgwy hoc magnum est (vers. 32), y la discusién ha gira-
.do sobre el valor de la palabra misterio del texto griego, o sobre
la distincién de sacramento teorético (representacién sensible de la
unién de Cristo con la Iglesia) y sacramento prdctico (que con-
fiere la gracia), para deducir alguno, que en el texto Paulino se
coloca el acento sobre el dltimo punto.

Aparte de este fundamental epifonema que une a los cényuges
con una firmeza, espiritualidad y permanencia sobrenaturales (ego
autem dico in Christo et in Ecclesia), se citan otros pasajes menos.
probatorios del mismo Apdstol (I-Thim. 11-15), en que se afirma
que la mujer se salvard por los hijos que tuviese, si permaneciese
en fe, caridad y santificacién con modestia, o en que se contrapone
el don de la continencia al de la castidad conyugal (I-C. VII-7).
Sin embargo, muchos escritores ortodoxos confiesan que, por las-
Santas Escrituras solamente, y sin acudir a la tradicién, no puede
demostrarse racionalmente el punto discutido. La tradicién, en
cambio, es constante: unos Padres comprenden con términos pre-
cisos el matrimonio entre los sacramentos (Tertuliano, Ambrosio,
Criséstomo, Agustin...), otros lo sustraen a la contratacién civil
(Ignacio, Clemente, Alejandro...), otros conceden a la Iglesia la
celebracién. Hay quien afirma que la institucién corresponde direc-
tamente al mismo Jesucristo, y quien fija la fecha con la referencia



824 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

a las bodas de Canadn, en ¢l comienzo de la sagrada predicacién
(San Epifanio, San Méiximo, San Cirilo). Un notable argumento
a favor de la antigiiedad de la doctrina nos lo suministran las sec-
tas orientales y la Iglesia cismdtica, que cuentan €l matrimonio en-
tre los sacramentos. En los siglos xit y Xmi—se dice—Santo To-
mas, San Buenaventura y Scot no se atrevieron a definir como ar-
ticulo de fe la naturaleza sacramental del matrimonio; pero, tanto
en la Summa Theologica (1) como en la Summa contra Gentiles (2).
la doctrina se presenta sin vacilaciones (3). Después del citado ca-
non del Concilio de Trento la cuestidn quedd resuelta entre los ca-
télicos.

Por el contrario, la controversia sobre quien sea el ministro del
matrimonio, si los contraventes mismos o el sacerdote, ha dado mo-
tivo para que los tedlogos v canonistas midieran sus armas y cono-
cimientos. Antes del siglo xiv apenas se puede citar a Guillermo.
‘Arzobispo de Paris (1248), que defendiera la proposicién : sacerdo-
tem esse munistrum sacramenti matrimonii. Mas tarde, Maldonado
sentd que el ministro ordinario es, como ¢n el bautismo, el sacer-
dote ; pero de un modo analogo pueden serlo también los no sa-
cerdotes. Di6 gran impulso a la opinién nuestro monumental Mel-
chor Cano con su acostumbrada viveza y agresividad, y encontré
enfrente a Soto, Belarmino, Vazquez, Sdnchez. La discusién, como
la mayoria de las teoldgicas, se desenvolvié en tonos agrios: Be-
larmino calificaba de falsa la opinién de Cano: Fagnano, de pe-
ligrosa para la fe; Sanchez y otros muchos, de temeraria e inde-
fendible, y hasta aseguraban que nunca habia sido probable. Be-
nedicto X1V, imparcial, hizo constar que ambas opiniones tienen
sélidos fundamentos, son probables y han sido defendidas por
grandes autoridades, aconsejando no se designase ni al parroco
ni a los contrayentes como ministros. San Alfonso Maria de Li-
gorio, después de extrafiarse de que Benedicto XIV, que tan bien
habia resumido los argumentos contra Cano, llamase probable a
su sentencia y la creyese apovada por la comtn opinion de los
doctores, preferia a esta afirmacién, hecha como docior privado,

(1) Sup. terc. p. Quaest. XLIL. Art. 1-3.

(2) Caput. LVIIL. De num. sac. Caput LXXVIIl. D¢ sac. mat.

(3) Durand decfa: largo modo sacramentum ; Abelardo: non confert ali-
quod donum... sed tamen mali remedium est.



FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES 825

-en €l libro De Synodo, la declaracién que, como Pontifice, habia
consignado en una Decretal dirigida al Arzobispo de Goa, donde
expresamente ensefiaba que los ministros del sacramento del ma-
trimonio son los mismos contrayentes.

Todavia més oscuro vy debatido se encuentra el problema de la
materia del matrimonio. Para unos la constituye el contrato civil,
-que ha sido elevado a la dignidad sacramental. Algunos juristas
franceses, que negaban a la Iglesia la facultad de establecer impedi-
mentos, sostenfan que ni el sacramento ni ninguna de sus partes
son de naturaleza contractual, y antes debe verse la forma del sa-
cramente en la bendicidn v la materia en la 1imposiciéon de manos
como integrantes del rito nupcial. Los que sostienen que el sacer-
dote es el ministro colocan la forma en las palabras: «Y yo os
desposo...n, que en el citado ritual de Salamanca no se conside-
ran sustanciales. In cuanto a los que afirman que los contrayentes
son los ministros, las opiniones no son del todo concordantes : unos
consideran que la materia est4 integrada por las palabras, en cuanto
atestiguan la tradicién de los cuerpos, mientras la forma es la acep-
tacién de la entrega; quiénes distinguen la materia remota, dere-
-cho reciproco de los esposos sobre sus cuerpos, de la proxima, tra-
dicién hecha por las manitestaciones de consentimiento, en tanto que
la forma es la mutua aceptacidn, expresada por palabras o signos,
al modo que en un contrato de compraventa la cosa vendida es la
‘materia remota, la tradiciéon es la materia préxima, y el consenti-
miento manifestado por palabras, la forma.

En discusién de perfiles tan escolasticos tomaron parte politi-
cos ¥ letrados para apoyar, sobre la doctrina de Santo Tomas, que
destacaba los aspectos natural, contractual y sacramental del matri-
10Onio, la intervencién del Lstado, en su ordenamiento, y la justifi-
-cacion de las normas civiles que intentasen regular las caracteristi-
-cas temporales de la institucién.

Para algunos canonistas esta materia civil, vaga e incierta, de-
pendiente de la voluntad de pueblos v legisladores, no puede ser
1a del sacramento, y buscan ésta en un acuerdo natural, en el mutuo
y libre consentimiento cruzado entre dos personas de diverso sexo
vy héabiles, segtn las leves religiosas, para formar la sociedad con-
yugal. «ElI matrimonio—decia Pio VI en una epistola de 11 de



826 FORMAS Y RITOS MATRIMONIALES

Julio de 1789—es un contrato natural, instituido y confirmado por
el derecho divino antes de que existiera la sociedad civil.n

Por interesante que sea el tema para intenlar la separacion de
los campos que corresponden a la jurisdiccién civil y eclesiastica,
hemos de abandonarlo por tres razones de grave peso: en primer
lugar, las cuestiones de materia, forma y ministros del sacramento
responden a una evolucién teoldgica muy avanzada; en segundo
término, no es nuestro 4nimo entrar en el estudio del matrimonio:
civil, y, en fin, el parrafo segundo del C. r.012 del Corp. Jur., Can.
de Benedicto XV, niega que entre los bautizados haya contrato ma-
trimonial valido que no sea sacramento.

JERONIMO GONZALEZ..

(Continuard.)

ERRATAS

En el numero penultimo se han deslizado, aparte dc otras menos impor~
tantes, las siguientes:

Pigina Linea Dice Debe decir
686 30 Pancapalea. Paucapalea.
688 3 pacto. paso.

689 13 imitiatum ratum. initiatum, ratum.
689 29 casualmente. carnalmente.



